
        
            
                
            
        

    


 





Hội tập Kinh: Đại lão Cư sĩ Hạ Liên Cư 

 

Chủ giảng: Lão pháp sư TỊNH KHÔNG 

(Lần giảng thứ 10 - Năm 1998) 

 

 

 

 

THUYẾT GIẢNG 

PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM  

THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH  

 

TẬP 7  

(VCD 061-VCD 070) 









Cẩn dịch: Vọng Tây Cư sĩ 



NHÀ XUẤT BẢN HỒNG ĐỨC 

Phật Lịch 2559-Dương Lịch 2015 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

MỤC LỤC 

 

PHẦN THỨ III: CHÁNH KINH ................................................... 15 

(VCD 061) ..................................................................................... 15 

PHẨM THỨ TƯ: PHÁP TẠNG NHÂN ĐỊA ............................... 15 

CHÁNH KINH: “Phật cáo A Nan: Quá khứ vô lượng bất khả 

tư nghị vô ương số kiếp, hữu Phật xuất thế, danh Thế Gian Tự 

Tại  Vương  Như  Lai,  Ứng  Cúng,  Đẳng  Chánh  Giác,  Minh 

Hạnh  Túc,  Thiện  Thệ,  Thế  Gian  Giải,  Vô  Thượng  Sĩ,  Điều 

Ngự Trượng Phu, Thiên Nhân Sư, Phật, Thế Tôn”. (tiếp theo)

 ................................................................................................ 15 

Thứ  4:  “Ứng  Cúng,  Đẳng  Chánh  Giác,  Minh  Hạnh  Túc, 

Thiện Thệ, Thế gian giải, Vô Thượng sĩ, Điều Ngự trượng 

phu,  Thiên  nhân  sư,  Phật,  Thế  Tôn”  [Ứng  Cúng,  Ðẳng 

Chánh  Giác,  Minh  Hạnh  Túc,  Thiện  Thệ,  Thế  Gian  Giải, 

Vô  Thượng  Sĩ,  Ðiều  Ngự  Trượng  Phu,  Thiên  Nhân  Sư, 

Phật, Thế Tôn] (tiếp theo): ................................................. 16 

Đức hiệu thứ 4: “Minh Hạnh Túc”  .............................. 16 

Cái gì gọi là công phu tu hành có lực? ........................ 18 

 “Giới”  là cái gì? ....................................................... 18 

Phật pháp bắt đầu học từ đâu vậy?........................... 20 

 “Pháp”  là gì vậy? .................................................... 22 

3 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





Cho nên ở danh hiệu sau cùng tổng kết gọi là “Thế 

Tôn”. ........................................................................ 25 

Xây đạo tràng là sự nghiệp của Bồ Tát. ................... 27 

Niệm Phật vì sao có thể niệm đến đi vào địa ngục? 33 



(VCD 062) ..................................................................................... 39 

Vậy thì làm thế nào tương ưng với “Định” học? ..... 43 

Làm thế nào tương ưng với Huệ? ............................ 45 

Đức hiệu thứ 5: “Thiện Thệ”  ........................................ 47 

“Thệ” là “Vô trụ”. .................................................... 50 

“Thiện” là “Sanh tâm”. ............................................ 53 

Chúng ta phải làm thế nào học tập? ......................... 56 



(VCD 063) ..................................................................................... 61 

Đức hiệu thứ 6: “Thế gian giải”  ................................... 61 

Loại thứ nhất gọi là “Hữu tình thế gian”. ................ 61 

Loại thứ hai gọi là “Khí thế gian”. ........................... 61 

Loại thứ ba gọi là “Trí chánh giác thế gian”. ........... 61 

Đức hiệu thứ 7: “Vô thượng sĩ”  .................................... 66 

Đức hiệu thứ 8: “Điều ngự trượng phu”  ..................... 68 

Vì sao Phật Bồ Tát có được cái bản lĩnh điều hòa 

được đại chúng này? ................................................ 72 

Đức hiệu thứ 9: “Thiên Nhân Sư”  ................................ 73 

(VCD 064) ..................................................................................... 79 

4 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Đức hiệu sau cùng là “Phật” . ........................................ 79 

Cái gì là phước điền chân thật? ................................ 83 

Một danh hiệu sau cùng gọi là “Thế Tôn” . .................... 84 

CHÁNH  KINH:  “Tại  thế  giáo  thọ,  tứ  thập  nhị  kiếp.  Thời  vi 

chư thiên, cập thế nhân dân, thuyết kinh giảng đạo”. ............. 84 

Hiện  tại  có  một  số  người  đem  mục  đích  xuất  gia  làm 

sai đi, điên đảo. ........................................................... 85 

Tại vì sao người xuất gia không thể làm những việc 

từ thiện? ................................................................... 86 

Thứ nhất: “Tại thế giáo thọ tứ thập nhị kiếp” .................... 87 

Thứ hai: “Thuyết kinh giảng đạo” ..................................... 88 

Cái gì gọi là kinh? .................................................... 88 

Cái gì gọi là đạo? ..................................................... 88 

CHÁNH KINH: “Hữu đại quốc chúa danh Thế Nhiêu Vương, 

văn Phật thuyết pháp, hoan hỷ khai  giải, tầm phát vô thượng 

chân chánh đạo ý” ................................................................... 89 

Thứ nhất: “Hữu đại quốc chúa danh Thế Nhiêu Vương” .. 90 

Thứ hai: “Văn Phật thuyết pháp, hoan hỷ khai giải” ......... 91 

Thứ ba: “Tầm phát vô thượng chân chánh đạo ý” ............. 91 

Vấn đề chính mình là gì? ......................................... 92 

CHÁNH  KINH:  “Khí  quốc  quyên  vương,  hành  tác  sa-môn, 

hiệu viết Pháp Tạng, Tu Bồ Tát đạo.” .................................... 93 

Thứ nhất: “Khí quốc quyên vương” ................................... 93 

Thứ hai: “Hành tác Sa môn” .............................................. 94 

5 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





Thứ ba: “Hiệu viết Pháp Tạng” .......................................... 94 

Thứ tư: “Tu Bồ Tát đạo” .................................................... 95 

Tiêu chuẩn của Bồ Tát đạo là gì? ............................ 95 

CHÁNH  KINH:  “Cao  tài  dũng  triết,  dữ  thế  siêu  dị,  tín  giải 

minh ký, tất giai đệ nhất”. ....................................................... 96 

Thứ nhất: “Cao tài dũng triết” ............................................ 96 

Thứ hai: “Dữ thế siêu dị” ................................................... 97 

Thứ ba: “Tín giải minh ký, tất giai đệ nhất” ...................... 97 



(VCD 065) ..................................................................................... 99 

CHÁNH KINH: “Hựu hữu thù thắng hạnh nguyện, cập niệm 

huệ  lực,  tăng  thượng  kỳ  tâm,  kiên  cố  bất  động.  Tu  hành  tinh 

tấn, vô năng du giả.” ............................................................... 99 

Thứ nhất: “Hựu hữu thù thắng hạnh nguyện” .................... 99 

Nguyện  thứ  nhất:   “Chúng  sanh  vô  biên  thệ  nguyện 

 độ”.  ............................................................................ 100 

“Chúng sanh vô biên”. ........................................... 101 

“Thệ nguyện độ”. ................................................... 106 

Năng lực phải làm cách nào để hồi phục? ............. 109 

Nguyện thứ hai:  “Phiền não vô tận thệ nguyện đoạn” . 

 ................................................................................... 112 

Vậy thì phiền não đoạn bằng cách nào? ................ 113 

 “Thân kiến”  là gì? ................................................. 113 

6 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Nguyện  thứ  ba:   “Pháp  môn  vô  lượng  thệ  nguyện 

 học”.  .......................................................................... 115 

Vậy tại vì sao bạn không đi đến thế giới khác mà 

nhất định phải đến Thế giới Cực Lạc? ................... 116 

Nguyện  sau  cùng:   “Phật  đạo  vô  thượng  thệ  nguyện 

 thành” . ...................................................................... 117 

Làm thế nào để giống Phật A Di Đà? .................... 118 

Thứ hai: “Cập niệm huệ lực” ........................................... 119 

Trong Tứ niệm xứ: ....................................................... 120 

Cái thứ nhất: “Quán thân bất tịnh”............................ 120 

(VCD 066) ................................................................................... 121 

Cái thứ nhất: “Quán thân bất tịnh”............................ 122 

Cái thứ hai: “Quán thọ thị khổ”. ............................... 122 

Cái thứ ba: “Quán tâm vô thường”. .......................... 123 

Cái thứ tư:“Quán pháp vô ngã”. ................................ 124 

“Tứ như ý túc” : ..................................................... 124 

“Tứ chánh cần”: ..................................................... 125 

Ngũ lực: ................................................................. 127 

Cái thứ nhất là “Tín lực”. ................................... 127 

Vì sao lòng tin của bạn không có gốc? .............. 127 

Làm thế nào để lòng tin thêm lớn? ..................... 128 

Cái thứ hai là “Tấn lực”. .................................... 128 

Kinh này làm thế nào mới gọi là học thông? ..... 129 

Cái thứ ba là “Niệm lực”. ................................... 135 

7 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





Cái thứ tư là “Định lực”. .................................... 135 

Cái thứ năm là “Huệ lực”. .................................. 136 

Thứ  ba:  “Tăng  thượng  kỳ  tâm,  kiên  cố  bất  động.  Tu  hành 

tinh tấn, vô năng du giả” .................................................. 136 

Một là “Kiên cố bất động” ............................................. 137 

Tiêu chuẩn của thiện ác cần phải rõ ràng: ............. 138 

Hai là “Tu hành tinh tấn”. .............................................. 139 

Vậy cái gì gọi là khai ngộ? .................................... 141 

Ba là “Vô năng du giả”. ................................................. 142 



(VCD 067) ................................................................................... 145 

Văn Trường hàng: ..................................................... 145 

Kệ tụng: ..................................................................... 146 

 Mật chú. .................................................................... 149 

Thứ nhất: “Vãng nghệ Phật sở, đảnh lễ, trường quỵ, hướng 

Phật hiệp chưởng” ............................................................ 150 

Một là “Vãng nghệ Phật sở” .......................................... 151 

Hai là “Đảnh lễ trường quỵ” .......................................... 151 

Ba là “Hướng Phật hiệp chưởng” .................................. 154 

Thứ  hai:  “Tức  dĩ  già-tha  tán  Phật,  phát  quảng  đại  nguyện, 

tụng viết” .......................................................................... 155 

Một là “Già tha” ............................................................ 155 

Hai là “Phát quảng đại nguyện” .................................... 155 

Hành của Tịnh Độ: ................................................. 159 

8 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Niệm Phật phải niệm như thế nào? ........................ 161 

“Chúng trung tôn” giảng thế nào? ......................... 163 



(VCD 068) ................................................................................... 169 

CHÁNH KINH: .................................................................... 175 

“Như Lai vi diệu sắc đoan nghiêm 

Nhất thiết thế gian vô hữu đẳng 

Quang minh vô lượng chiếu thập phương 

Nhật nguyệt hỏa châu giai nặc diệu.” ................................... 175 

Thứ nhất: “Như Lai vi diệu sắc đoan nghiêm” ................ 176 

Như Lai là nói cái gì?............................................. 176 

Thứ hai: “Nhất thiết thế gian vô hữu đẳng” ..................... 177 

Thứ ba: “Quang minh vô lượng chiếu thập phương” ...... 179 

Thứ tư: “Nhật nguyệt hỏa châu giai nặc diệu ”              ... 179 

CHÁNH KINH: .................................................................... 182 

“Thế Tôn năng diễn nhất âm thanh 

Hữu tình các các tùy loại giải.  

Hựu năng hiện nhất diệu sắc thân 

Phổ sử chúng sanh tùy loại kiến.” ........................................ 182 

Thứ nhất: “Thế Tôn năng diễn nhất âm thanh” ............... 185 

Thứ hai: “Hữu tình các các tuỳ loại giải” ........................ 186 

Phiền não phải đoạn từ chỗ nào? ........................... 187 

Làm sao bạn có thể hồi phục kiến tánh? ................ 188 

Phật pháp học tập từ chỗ nào? ............................... 188 

9 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





Thứ ba: “Hựu năng hiện nhất diệu sắc thân 

Phổ sử chúng sanh tùy loại kiến.” .................................... 189 



(VCD 069) ................................................................................... 195 

CHÁNH KINH: .................................................................... 195 

“Nguyện ngã đắc Phật thanh tịnh thanh 

Pháp âm phổ cập vô biên giới 

Tuyên dương Giới, Định, Tinh Tấn môn .............................. 195 

Thông đạt thậm thâm vi diệu pháp.” .................................... 195 

Thứ nhất: “Nguyện ngã đắc Phật thanh tịnh thanh” ........ 196 

Cái gì gọi là Phiền não chướng? ............................... 202 

Cái gì là Sở tri chướng? ............................................ 203 

Thứ ba: “Tuyên dương giới, định, tinh tấn môn” ............ 204 

Tam học Giới-Định-Huệ. ............................................... 205 

“Giới”: ....................................................................... 205 

Tóm gọn tu học Phật pháp là ở “Định”. .................... 207 

Tinh tấn: .................................................................... 208 

Phải làm thế nào tương ưng với tự tánh? ............... 212 



(VCD 070) ................................................................................... 216 

Vậy thì vấn đề hiện tại chúng ta làm sao có thể tương 

ưng với chân tâm với tự tánh? ............................... 216 

Vì sao nói Phật pháp cũng phải buông bỏ? ............ 217 

Tại vì sao gọi là chân ngôn? .................................. 218 

10 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Niệm Phật theo cách “Không biết niệm” như vậy có 

được lợi ích gì không? ........................................... 220 

CHÁNH KINH: .................................................................... 220 

“Trí huệ quảng đại thâm như hải 

Nội tâm thanh tịnh tuyệt trần lao 

Siêu quá vô biên ác thú môn 

Tốc đáo Bồ Đề cứu cánh ngạn.  

Vô minh, tham, sân, giai vĩnh vô 

Hoặc tận, quá vong, tam-muội lực.” ..................................... 221 

Thứ nhất: “Trí tuệ quảng đại thâm như hải” .................... 222 

Tiêu chuẩn của trí tuệ Phật pháp là gì? .................. 223 

Thứ hai: “Nội tâm thanh tịnh tuyệt trần lao” ................... 224 

“Trần lao” là gì vậy? .............................................. 225 

Cái gì làm bạn lao nhọc? ........................................ 225 

Tư là gì vậy? .......................................................... 228 

Tưởng là gì vậy? .................................................... 228 

Cái gì gọi là dụng công? ........................................ 231 

Thứ ba: “Siêu quá vô biên ác thú môn” ........................... 232 

Vì sao nói mười pháp giới đều là ác thú môn? ...... 235 

Thứ tư: “Tốc đáo Bồ Đề cứu cánh ngạn” ........................ 236 

Chú giải: ....................................................................................... 240 



11 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 







 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

12 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

 

 

 

       KHAI KINH KỆ 

Phật pháp cao siêu rất thẳm sâu, 

Trăm ngàn muôn kiếp khó tìm cầu. 

Con nay nghe thấy chuyên trì tụng, 

Nguyện tỏ Như Lai nghĩa nhiệm mầu. 

NAM MÔ BỔN SƯ THÍCH CA MÂU NI PHẬT! (3 lần) 

13 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

14 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

PHẦN THỨ III: CHÁNH KINH 

(tiếp theo) 

 

(VCD 061) 

 

PHẨM THỨ TƯ 

PHÁP TẠNG NHÂN ĐỊA 

(tiếp theo) 



CHÁNH  KINH:  “Phật  cáo  A  Nan:  Quá  khứ  vô 

lượng bất khả tư nghị vô ương số kiếp, hữu Phật 

xuất thế, danh Thế Gian Tự Tại Vương Như Lai, 

Ứng  Cúng,  Đẳng  Chánh  Giác,  Minh  Hạnh  Túc, 

Thiện  Thệ,  Thế  Gian  Giải,  Vô  Thượng  Sĩ,  Điều 

Ngự  Trượng  Phu,  Thiên  Nhân  Sư,  Phật,  Thế 

Tôn”. (tiếp theo) 

 [Dịch nghĩa: Phật bảo A Nan: Vô lượng chẳng thể 

 nghĩ  bàn  vô  ương  số  kiếp  trong  quá  khứ  có  Phật 

 xuất thế hiệu là Thế Gian Tự Tại Vương Như Lai, 

 Ứng  Cúng,  Ðẳng  Chánh  Giác,  Minh  Hạnh  Túc, 

 Thiện  Thệ,  Thế  Gian  Giải,  Vô  Thượng  Sĩ,  Ðiều 

 Ngự  Trượng  Phu,  Thiên  Nhân  Sư,  Phật  Thế  Tôn 

 trụ  thế  giáo  hóa  trong  bốn  mươi  hai  kiếp.  Khi  ấy, 

 đức Phật vì chư thiên và người đời nói  kinh giảng 

 đạo.] 

15 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





Thứ 4: “Ứng Cúng, Đẳng Chánh Giác, Minh Hạnh 

Túc, Thiện Thệ, Thế gian giải, Vô Thượng sĩ, Điều 

Ngự trượng phu, Thiên nhân sư, Phật, Thế Tôn” 

[Ứng  Cúng,  Ðẳng  Chánh  Giác,  Minh  Hạnh  Túc, 

Thiện  Thệ,  Thế  Gian  Giải,  Vô  Thượng  Sĩ,  Ðiều 

Ngự Trượng Phu, Thiên Nhân Sư, Phật, Thế Tôn] 

(tiếp theo): 

Đoạn này lần trước chúng ta đã giới thiệu phân 

nửa. Trong kinh văn nói ra mười tên chung của Phật, 

từ  “Như  Lai”  đến  “Phật”  tổng  cộng  là  mười  danh 

hiệu. Bất cứ người nào thành Phật đều đầy đủ mười 

đức  hiệu  này.  Mười  loại  đức  hiệu  là  từ  tánh  đức  tự 

tánh của chúng ta, do đó chúng ta nhiều ít cũng phải 

biết chút ít. Sau đó mới có thể thể hội được tại vì sao 

Thế  Tôn  thường  dạy  chúng  ta  phải  minh  tâm  kiến 

tánh?  Dụng  ý  của  Thế  Tôn  là  ở  đâu  vậy?  Chúng  ta 

liền có thể thể hội được. 

Ở  trong  mười  hiệu  thì  ba  hiệu  đầu  “Như  Lai, 

Ứng Cúng, Đẳng Chánh Giác” phía trước đã nói qua. 

Hôm nay chúng ta bắt đầu nói từ “Minh Hạnh Túc”.   

 Đức hiệu thứ 4: “Minh Hạnh Túc” 

“Minh” là trí tuệ ; “Hạnh” là hành trì. Chúng ta 

xem  thấy  hai  chữ  này  liền  hiểu  rõ  trí  tuệ  và  thiện 

hạnh. Chư Phật Bồ Tát các Ngài đã là người giác ngộ. 

Người giác ngộ, tư tưởng, lời nói, hành vi, đều có thể 

16 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



tương ưng với trí tuệ, cho nên cái chữ Hạnh phía sau 

này có thể nói là bao gồm cả tư tưởng, lời nói, hành 

vi của chúng ta. 

“Túc” là ý viên mãn. Cũng chính là nói hành vi 

ngay  trong  cuộc  sống  thường  ngày  tương  ưng  viên 

mãn  với  trí  tuệ  vốn  đủ  trong  tự  tánh,  vậy  thì  thành 

Phật rồi. Chúng ta lại nói rõ ràng hơn một chút, nói 

tường tận hơn một chút. 

“Minh”  chính  là  “Vô  Thượng  Chánh  Đẳng 

Chánh Giác”  mà Phật  pháp thường nói. Có thể thấy 

được  cái  Minh  này  không  phải  là  trí  tuệ  của  Tiểu 

Thừa, không phải là trí tuệ của Bồ Tát, không phải là 

trí  tuệ  của  Quyền  Giáo  Phật  quả,  đương  nhiên  càng 

không phải là trí tuệ của phàm phu mà là trí tuệ cứu 

cánh viên mãn trên quả địa Như Lai. 

“Hành”: Chính là nói đời sống hành vi. Ở trong 

Phật  pháp  gọi  nói  chính  là  Tam  học  Giới  -  Định  - 

Tuệ. Cho nên từ tư tưởng, ngôn ngữ, tất cả tạo tác của 

chúng  ta  đều  phải  tương  ưng  với  Tam  học  Giới  - 

Định - Tuệ. 

“Túc”:  Thành  tựu  chính  là  Túc,  chính  là  ý 

nghĩa  của  chữ  Túc  này.  Việc  này  người  học  Phật 

chúng ta phải tường tận, phải lý giải sâu sắc, thì công 

phu tu hành của chúng ta mới có thể có lực. 

17 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





 Cái gì gọi là công phu tu hành có lực? 

Cũng  chính  là  nói  hoàn  cảnh  đời  sống  của 

chúng ta có thể thay đổi, đó gọi là công phu có lực. 

Nếu không  mà nói “Công phu có lực” thì câu nói này 

rất là trừu tượng. Vậy cái gì gọi là công phu có lực? 

Là  hoàn  cảnh  đời  sống  của  chúng  ta  có  thể  chuyển 

đổi lại, đây mới là tâm mong cầu của mỗi chúng ta. 

Trí tuệ viên mãn nhất định phải dựa vào lời nói, 

hành  vi  mà  hiển  thị  ra,  nếu  không  thì  trí  tuệ  có  thể 

nhìn ra từ đâu? Từ hành vi đời sống của chúng ta, từ 

chỗ bạn đối nhân xử thế tiếp vật, xem thử bạn có trí 

tuệ hay không? Trí tuệ của bạn đạt đến một trình độ 

như  thế  nào?  Xem  ngay  trong  thực  tiễn  trong  cuộc 

sống  thường  ngày,  chính  là  Tam  học  Giới  -  Định  - 

Tuệ. 

 “Giới”  là cái gì? 

Là  như  pháp!  Người  thế  gian  chúng  ta  gọi  là 

hợp tình, hợp lý, hợp pháp, còn trong nhà Phật chúng 

ta gọi là giới học. Cho nên giới học ở chỗ này, chúng 

ta không nên nghĩ đến nghĩa quá hẹp. Nhắc đến giới 

học liền nghĩ đến 5 giới, 10 giới, cái phạm vi này quá 

nhỏ. Hợp tình, hợp lý, hợp pháp đó mới là giới học. 

Chúng ta nghĩ tưởng, không nên nghĩ người khác mà 

nên  nghĩ  chính  mình.  Người  chân  thật  tu  hành,  mỗi 

giờ  mỗi  lúc  quan  tâm  tới  chính  mình.  Vậy  thì  bạn 

18 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



đúng! Cũng giống như Đại sư Lục Tổ Huệ Năng của 

Thiền tông đã nói:  “Nếu là người chân chính tu hành 

 thì không thấy lỗi thế gian”.   

Quan tâm chính mình còn không kịp, làm gì có 

thời gian để thấy lỗi lầm của người khác? Chính mình 

từ vô thỉ kiếp đến nay tập khí phiền não thường hay 

khởi hiện hành, tất cả tạo tác ngay trong một đời này 

thật đúng như Bồ Tát Địa Tạng trong “Địa Tạng Bồ 

Tát  Bổn  Nguyện  Kinh”  đã  nói:   “Chúng  sanh  Diêm 

 Phù Đề khởi tâm động niệm đều là tội”.   

Nếu như chúng ta thường hay có thể phản tỉnh, 

có  thể  kiểm  điểm,  biết  được  khởi  tâm  động  niệm 

chính  mình  đều  là  tạo  tội  nghiệp,  lời  nói  việc  làm 

cũng  đều  là  đang  tạo  nghiệp.  Nếu  bạn  có  thể  phản 

tỉnh,  có  thể  quán  sát,  nhà  Phật  gọi  là  giác  ngộ.  Bạn 

khai  ngộ  rồi,  “Ngộ  hậu  khởi  tu”  1,  sau  khi  ngộ  đem 

những lỗi lầm của mình tu sửa lại, đó gọi là tu hành. 

Cho nên mọi người nhất định phải tường tận, tu hành 

không  phải  mỗi  ngày  đánh  chuông  gõ  mõ  đọc  kinh 

thì gọi là tu hành, mà phải đem tất cả lỗi lầm bắt đầu 

từ trong nội tâm của chúng ta sửa đổi lại mới gọi là tu 

hành. 

Các vị đều rất rõ ràng cái thế gian này tai nạn 

trùng  trùng.  Trên  thế  giới  có  rất  nhiều  lời  tiên  đoán 

trong và ngoài nước, tôi có rất nhiều đồng tu đều đã 

từng xem qua những tiên đoán này, nhưng sau khi họ 

19 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





xem những dự đoán này rồi thì như thế nào? Họ cho 

rằng chưa chắc là thật, đều có tâm trạng hoài nghi để 

nhìn nó, không chịu tin tưởng, không chịu tiếp nhận, 

vậy thì không còn cách nào. Nếu như là người thông 

hiểu, người đầu óc tường tận rất bình lặng, xem qua 

những truyền thuyết này, lại xem qua tình hình xã hội 

hiện đại, lại xem thấy thông thường mọi người khởi 

tâm động niệm, những người này, những chúng sanh 

này,  bình thường họ  nghĩ  tưởng  cái  gì?  Nhớ  cái  gì? 

Nói cái gì? Làm những việc gì? Sau đó đem đối chiếu 

với  với  tiên  đoán  của  người  xưa  sẽ  lạnh  cả  xương 

sống. 

Chúng  ta  có  thể  ý  thức  đến  đại  từ  đại  bi  của 

Chư Phật Bồ Tát, lời nhắc nhở sau cùng, đó là chúng 

ta có cách nào cứu vãn hay không? Có! Quay đầu là 

bờ,  chỉ  cần  bạn  chịu  quay  đầu,  từ  Tham  -  Sân  -  Si 

quay lại nương vào Giới - Định - Huệ thì được rồi. 

 Phật pháp bắt đầu học từ đâu vậy? 

Bắt đầu học từ trì giới, trì giới gì vậy? Hiện tại 

rất khó! Vì sao? Thời đại này chúng ta đồng tu phát 

tâm học Phật, nói đến thành tựu thì không bằng người 

xưa.  Tại  vì  sao  vậy?  Người  xưa  làm  đúng  pháp, 

người xưa rõ lý. Vì vào thời xưa, người dạy bảo bạn 

nhiều, cha mẹ bạn  biết dạy bạn, lão  sư của bạn biết 

dạy bạn, nếu bạn muốn học Phật, sư phụ xuất gia liền 

dạy bạn, người dạy rất nhiều. 

20 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Ngày nay chúng ta tại vì sao không như pháp? 

Vì không hiểu đạo lý. Tại vì sao không hiểu đạo lý? 

Không có người nói, không có người dạy bạn thì bạn 

làm sao biết được. Hiện tại không có người dạy, bạn 

phát  tâm  học  Phật,  bạn  cũng  quy  y  cũng  thọ  giới, 

thậm  chí  cho  đến  cũng  xuất  gia,  nhưng  sư  phụ  đời 

trước dạy bạn cái gì? Dạy bạn bái sám, dạy bạn hoá 

duyên,  tên  tuổi  tốt  đẹp  tu  phước,  rốt  cuộc  là  phước 

chân  thật  hay  là  phước  giả?  Đây  là  nói  cái  thời  đại 

này  của  chúng  ta,  kém  xa  so  với  thời  xưa.  Nguyên 

nhân chính ngay chỗ này. 

Tôi ngay trong lúc giảng giải thường hay nhắc 

nhở các đồng tu học Phật, “Phật” là ai? Chính là Bổn 

Sư  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  của  chúng  ta.  Thích  Ca 

Mâu Ni Phật thị hiện ra như vậy chính là tấm gương 

chúng  ta  học  tập.  Trên  kinh  nói  Thích  Ca  Mâu  Ni 

Phật  “Phước huệ nhị túc tôn” , trên kinh có vô số so 

sánh phước báo. Thế Tôn dùng phương pháp so sánh 

này để chúng ta thể hội, Ngài nói  “Một người ăn xin, 

 người ăn xin ở thế gian, bần tiện đến cùng tột, người 

 ăn xin cùng đứng chung với một Hoàng đế”.  Sau khi 

các vị thấy rồi thì trong hai người này thì con người 

nào  phước  báo  lớn?  Vừa  nhìn  thì  liền  biết  được, 

người  ăn  xin  thì  làm  sao  sánh  được  phước  báo  vị 

Hoàng đế kia. Loại so sánh này, Ngài lại ví tiếp, nếu 

như là Đế vương của nhân gian, cùng đứng chung với 

vua  trời  Đao  Lợi,  thì  Đế  vương  nhân  gian  chúng  ta 

21 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





cũng sẽ giống như người ăn mày vậy, điều này hiển 

thị phước báo của vua trời Đao Lợi lớn. Cứ từng tầng 

từng  tầng  mà  so  sánh,  so  đến  vua  trời  Đại  Phạm 

Thiên  vương  cao  nhất  là  Ma  Hê  Thủ  La  Thiên 

Vương,  đây  là  phước  báo  lớn  nhất  trong  ba  cõi  của 

chúng ta thì sao? Phật nói cho dù vua trời Ma Hê Thủ 

La so với Bồ Tát vãng sanh Tịnh Độ hạ hạ phẩm thì 

vua trời Ma Hê Thủ La này cũng chỉ giống như người 

ăn mày vậy. Có vậy các vị mới biết được phước báo 

của  người  vãng  sanh  Tây  Phương  to  lớn,  không  thể 

nghĩ bàn. 

Trên kinh này nói được rất rõ ràng, người hạ hạ 

phẩm vãng sanh đến Thế Giới Tây Phương Cực Lạc 

phước báo cũng giống như Phật A Di Đà. Đây là chỗ 

khó tin của kinh này, “Pháp thật khó tin”. Tại vì sao 

có được phước báo lớn đến như vậy? Là nhờ oai thần 

gia  trì  của  bổn  nguyện  A  Di  Đà  Phật,  phước  báo 

không phải do bạn tu mà là do hưởng phước báo của 

Phật  A  Di  Đà.  Cho  nên  đến  Thế  Giới  Tây  Phương 

Cực Lạc dung mạo của chúng ta giống y như Phật A 

Di  Đà,  thân  thể  giống  y  như  Phật  A  Di  Đà,  phước 

báo, trí tuệ, thần thông, đạo lực đều giống y như Phật 

A Di Đà. Do đây có thể biết, tu hành đúng pháp quan 

trọng hơn bất cứ thứ gì. 

 “Pháp”  là gì vậy? 

Nếu  như  dùng  lời  hiện  tại  mà  nói  thì  chính  là 

22 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



pháp  tắc  tự  nhiên.  Trong  kinh  Phật  không  nói  tự 

nhiên,  mà  nói   “Pháp  nhĩ  như  thị”2.   Trong  bổn  kinh 

đã nói ra 8 chữ tự nhiên, ý nghĩa rất sâu rất rộng. Cái 

tự nhiên này chính là tương ưng với tánh đức, đó là tự 

nhiên.  Ngày  nay  tư  tưởng  hành  vi  của  chúng  ta  trái 

ngược với tánh đức, trái với tánh đức là phá hoại tự 

nhiên, phá hoại tánh đức. Ở trong sáu đường, ở trong 

mười  pháp  giới,  Chư  Phật  Bồ  Tát  là  tùy  loại  hiện 

thân, tùy cơ nói pháp, họ là tùy thuận pháp tánh cho 

nên họ được đại tự tại. 

Ngày nay chúng ta khởi tâm động niệm đều là 

trái  ngược  với  pháp  tánh.  Nếu  như  bạn  muốn  hỏi 

pháp tánh rốt cuộc là cái gì? Tôi cũng không thể nói 

ra được, thế nhưng tôi có thể nói với bạn ở trên cây 

cột  này  của  chúng  ta  viết  lên  mười  chữ  đó  chính  là 

trên tựa đề của “Kinh Vô  Lượng  Thọ” đã nói  rất rõ 

ràng  “Chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, 

 từ  bi” ,  đây  chính  là  tánh  đức.  Nếu  bạn  có  thể  khởi 

tâm  động  niệm  đều  tuỳ  thuận  mười  chữ  này,  không 

rời  khỏi  mười  chữ  này  thì  bạn  chân  thật  đang  học 

Phật, bạn chân thật đang trì giới. Nếu như khởi tâm 

động  niệm  lời  nói  việc  làm  của  chúng  ta  hoàn  toàn 

trái  ngược  với  mười  chữ  này  thì  là  bạn  đang  tạo 

nghiệp. Bạn tạo nghiệp thiện, tương lai bạn được quả 

thiện,  trong  sáu  đường  quả  báo  của  ba  đường  thiện, 

nếu  bạn  tạo  ác  nghiệp,  nhất  định  bạn  đọa  ba  đường 

ác. 

23 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





Những  đạo  lý  này  ở  trong  kinh  luận  Phật  nói 

quá nhiều không luận là kinh luận đại tiểu thừa, gần 

như Thích Ca Mâu Ni Phật lần nào giảng kinh cũng 

đều  nhắc  đến.  Đó  là  từ  bi  đến  tột  đỉnh!  Không  chỉ 

nhắc đến, Thế Tôn Ngài còn làm ra tấm gương để cho 

chúng ta xem. Vừa rồi chúng ta đã nói qua, Phật trí 

tuệ, phước báo đạt đến cùng tột, không có người nào 

có thể so sánh được với Ngài? Vậy thì Thích Ca Mâu 

Ni Phật thị hiện ra kiểu dáng này là gì? Dưới gốc cây 

ngủ một đêm, nửa ngày ăn một bữa, ngày ngày ra bên 

ngoài  khất  thực,  Ngài  thị  hiện  ra  đời  sống  như  vậy. 

Tại vì sao Ngài không thị hiện đại phú đại quý mà lại 

thị hiện thành một người ăn xin? Các vị có thể hiểu 

được cái ý này hay không? Từ bi đến cùng tột! Nếu 

như  thị  hiện  là  trưởng  giả  đại  phú,  là  quốc  vương, 

Ngài đều có thể thị hiện ra, vậy thì ở ngay trong mắt 

của tất cả chúng sanh, nhất là chúng sanh nghèo khổ, 

xem thấy Phật đà trên cao vời vợi, cao không thể với 

tới, muốn gần gũi mà không dám gần, còn Thế Tôn 

thị hiện một người khất thực, thì người bần tiện nhất 

xem  thấy  Thế  Tôn  cảm  thấy  gần  giống  như  họ  vậy 

“Ta xin ăn, ông ấy cũng xin ăn”, nên người bần tiện 

nhất cũng có thể thân thiết tiếp cận với Ngài. Thật là 

từ  bi  đến  tột  đỉnh!  Trong  đây  cũng  là  lại  nói  với 

người rằng tướng phước đức trí tuệ viên mãn thị hiện 

ra  thì  ra  là  loại  tướng  này,  ở  ngay  trong  loại  tướng 

này để bạn thể hội đến “Phước huệ nhị túc tôn”, bạn 

dần dần mà thể hội. Thế tôn không phải  ở loại  thân 

24 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



phận  quốc  vương  đại  thần  đại  phú  trưởng  giả,  bảo 

bạn  đi  thể  hội  “Phước  huệ  nhị  túc  tôn”,  để  cho  bạn 

trong việc khất thực ăn xin mà thể hội. Bạn nói xem 

cái ý này bao sâu? Cụ thể Ngài hiển thị ra là chân thật 

nhìn thấu buông bỏ. 

 Cho nên ở danh hiệu sau cùng tổng kết gọi là  “Thế 

 Tôn”. 

“Thế” là thế gian, thế gian  là nói  hữu tình thế 

gian. Trí chánh giác thế gian, cũng chính là nói mười 

pháp  giới,  mười  pháp  giới  không  có  một  người  nào 

không  tôn  kính  đối  với  Phật.  Trong  mười  pháp  giới 

Phật là người đáng được tôn kính nhất, nên được gọi 

là Thế Tôn. 

Bình thường chúng ta đọc kinh xem thấy những 

danh  tướng  này,  thậm  chí  xem  thấy  truyền  ký  của 

Thích Ca Mâu Ni Phật, nhưng không thể hội được cái 

ý này. Bạn không thể nhìn ra là tại vì sao vậy? Vì bạn 

quá hời hợt, quá sơ ý. Chúng ta học Phật đích thực là 

không có chỗ nương tựa, cho nên phải bắt tay vào từ 

chỗ nào cũng không biết. Phật đã thị hiện cho chúng 

ta xem phải bắt tay vào từ chỗ nào? Từ không tham, 

không sân, không si! Bắt tay vào từ chỗ này, bắt đầu 

từ “Tri túc thường lạc”3. 

Những tổ sư đại đức của Trung Quốc thời xưa, 

họ tường tận, cho nên ở nơi cửa của đạo tràng, ngay 

25 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





nơi  cửa  chính  là  điện  Thiên  Vương,  ở  ngay  chính 

giữa  thờ  cúng  Hoà  thượng  Bố  Đại  (chính  là  Di  Lạc 

Bồ  Tát).  Ý  nghĩa  biểu  pháp  của  Bồ  Tát  Di  Lặc  rất 

sâu, đời sống của Hoà thượng Bố Đại không hề khác 

nhau với Thích Ca Mâu Ni Phật, không những Ngài 

không có đạo tràng, Ngài không có nơi ở, ngay đến 

danh  tánh  cũng  không  có.  Trong  lịch  sử  danh  tánh 

cũng không có, pháp danh cũng không có, mỗi ngày 

vác  một  cái  túi  vải to đi  dạo khắp nơi, cho nên mọi 

người  gọi  Ngài  là  Bố  Đại  Hoà  Thượng,  pháp  danh 

không biết, họ gì tên gì không hề biết, nhà ở nơi đâu 

cũng  không  biết.  Có  người  thỉnh  giáo  với  Ngài: 

“Pháp sư tu hành phải bắt tay vào từ chỗ nào?” Ngài 

liền  để  cái  túi  vải  xuống  đất,  duỗi  hai  tay  ra,  không 

nói một câu nào. Cái ý này nói gì vậy? Là buông bỏ, 

con người này thể hội được rồi, Oh!  Sau khi buông 

bỏ rồi thì làm sao? Ngài vác cái túi vải lên vai liền bỏ 

đi. Vậy thì  lại biểu  thị  cái  gì? Sau khi buông bỏ rồi 

phải đề khởi, buông bỏ được mà không lấy lên được 

thì không tác dụng. Sau khi buông bỏ mà không chịu 

nhấc  lên  là  Tiểu  thừa,  sau  khi  buông  bỏ  lại  có  thể 

nhấc  lên  là  Bồ  Tát.  Nhấc  lên  là  gì?  Cứu  độ  chúng 

sanh, vì chúng sanh phục vụ, còn buông bỏ là không 

vì  chính  mình,  hoàn  toàn  vì  chúng  sanh,  đó  là  hạnh 

Bồ Tát, như vậy mới có thể tương ưng với pháp. 

Cho nên người chân thật tu hành không chỉ  là 

xuất  gia  mà  cả  tại  gia  đều không  ngoại  lệ,  đời  sống 

26 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



nhất  định  phải  thành  thật,  phải  tiết  kiệm,  có  phước 

báo thì cùng hưởng với tất cả chúng sanh, cái phước 

báo đó là phước báo chân thật. Phước báo của Thích 

Ca Mâu Ni Phật là vô lượng vô biên, cùng hưởng với 

tất cả chúng sanh, là mô phạm tốt, tấm gương tốt của 

chúng ta. 

 Xây đạo tràng là sự nghiệp của Bồ Tát. 

Những Bồ Tát nào vậy? Bồ Tát tại gia, Bồ Tát 

tại gia xây đạo tràng, mời Bồ Tát xuất gia đến giảng 

kinh nói pháp. Bồ Tát xuất gia không xây đạo tràng, 

chúng ta chẳng phải thường hay đề xướng một  môn 

thâm  nhập,  phải  chuyên  tinh.  Nếu  như  Bồ  Tát  xuất 

gia  còn  phải  làm  kinh  doanh  những  sự  việc  này, 

những sự việc hành chánh đạo tràng, thì họ làm gì có 

tâm nghiên cứu kinh giáo, kinh của họ làm gì có thể 

giảng  được  tốt  chứ.  Sự  việc  này  phải  phân  công, 

chúng  ta  phải  hiểu  rõ  cái  đạo  lý  này,  không  nên  để 

người  xuất  gia  quản  lý  những  việc  hành  chánh  này, 

để  cho  họ  chuyên  tâm  nghiên  cứu  giáo  lý,  hoằng 

dương Phật pháp. 

Hiện tại Phật pháp ở thế gian như vậy mà suy, 

có rất nhiều người thế gian sanh ra hiểu lầm nghiêm 

trọng  đối  với  Phật  pháp.  Nguyên  nhân  này  do  đâu? 

Không có người giảng, cho nên mới sanh ra hiểu lầm, 

còn  nếu  như  có  rất  nhiều  người  ở  các  nơi  tuyên 

dương, thì chánh pháp cửu trụ. 

27 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





Cho nên xây đạo tràng đây là phải nhờ vào “Bồ 

Tát Hiền Hộ” tại gia. Chúng ta ở phía trước giảng đã 

dùng hết 6 giờ để giảng qua Bồ Tát Hiền Hộ, hy vọng 

các  vị  phát  tâm  làm  Bồ  Tát  Hiền  Hộ.  Bạn  phải  làm 

Bồ  Tát  thật,  không  nên  làm  Bồ  Tát  giả,  Bồ  Tát  giả 

tương lai sẽ đoạ vào địa ngục A Tỳ. Chân thật tường 

tận tất cả vì Phật pháp, vì chúng sanh, không vì một 

người. 

Tôi vào những năm gần đây đã từng gặp người 

giả  danh  nghĩa  của  tôi  ra  bên  ngoài  hoá  duyên,  nói 

pháp  sư  Tịnh  Không  muốn  tặng  học  bổng  nên  đến 

khắp nơi hoá duyên. Tiền hoá duyên được không đưa 

tôi  một  xu  nào,  họ  đều  lấy  hết,  làm  vậy  quyết  định 

đoạ địa ngục A Tỳ, hoặc họ nói “Pháp sư Tịnh Không 

cần phải đến nơi đâu đó mà không có vé máy bay”, 

họ  cũng  đi  khắp  nơi  hoá  duyên.  Sau  khi  hoá  duyên 

được cũng đều cho vào hầu bao của họ, đó là làm sự 

nghiệp của địa ngục. 

Ngày  trước  tôi  đã  từng  giảng  qua,  trên  văn  tự 

đều có ghi chép, ngay trong một đời của tôi, từ trước 

đến giờ chưa từng hoá duyên của ai một xu tiền nào, 

nếu như có người dùng danh nghĩa của tôi, hay dùng 

bất cứ lời nói nào hoá duyên cho tôi, thì toàn là giả. 

Các vị vạn nhất không nên bị người ta lừa, các vị bị 

người ta lừa, tôi chỉ ở bên cạnh mỉm cười, không liên 

quan với tôi, người kia biết lừa, bạn thật bị người ta 

lừa,  tôi  ở  bên  cạnh  xem  màn  kịch,  xem  thấy  họ  tạo 

28 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



tác  tội  nghiệp,  không  cách  gì  cứu  giúp,  nên  chính 

mình nhất định phải giác ngộ. 

Ngày  nay  các  vị  phải  chân  thật  phát  tâm  làm 

việc tốt. Những người giả danh này, họ đến nơi đâu 

quyên tiền? Đến cả Cư  Sĩ  Lâm để quyên. Thậm chí 

người ta còn đưa giấy chứng nhận cho bạn, việc này 

là thật có không phải là giả. Người giả danh giả nghĩa 

ở bên ngoài lừa gạt chúng sanh không phải không có, 

đích thực là có, còn chúng ta phải nơi nơi tỉ mỉ cẩn 

trọng, thì quyết định không chịu thiệt. 

Mọi  người  ghi  nhớ,  tôi  học  Thích  Ca  Mâu  Ni 

Phật,  cả  đời  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  không  hề  hoá 

duyên với bất cứ ai. Ngày trước tôi ở Đài Loan cũng 

có  hai  đạo  tràng  nhỏ,  đạo  tràng  nhỏ  không  cần  hoá 

duyên, tự nhiên liền sẽ thành tựu. Ở Hoa Kỳ vốn  dĩ 

chúng tôi có một cái phòng rất nhỏ, trong khu nhà ở, 

do một  cư  sĩ cúng dường cho chúng tôi. Thế nhưng 

ông  có  mượn  tiền  của  ngân  hàng,  ông  chỉ  trả  có  kỳ 

đầu,  về  sau  tiền  đó  chúng  tôi  chính  mình  phải  trả. 

Việc này lão cư sĩ Hạ Cảnh Sơn biết được, nghe nói 

tình hình này của chúng tôi, lão cư sĩ Hạ liền tìm một 

hộ pháp của ông, đưa đến cho chúng tôi 70 ngàn, vấn 

đề của chúng tôi liền được giải quyết, cho nên chỉ hy 

vọng cái đạo tràng nhỏ đó. Về sau lại có người biết, 

dần  dần  mang  tiền  đến,  từ  từ  cái  đạo  tràng  này  mở 

rộng lớn hơn, quyết không phải chúng tôi hoá duyên. 

29 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





Hơn  nữa  tôi  nói  với  các  vị  đồng  tu,  tôi  không  hoá 

duyên nhỏ. Hoá duyên nhỏ thật là khó chịu, bạn mấy 

ngàn đồng này, anh ấy mấy trăm đồng, người kia mấy 

chục  ngàn đồng,  thật  quá  khổ.  Tôi  muốn hoá  duyên 

xây dựng một cái đạo tràng cần phải có 200 ngàn, tôi 

tìm  một  người  đưa  hai  trăm  ngàn  đến,  thì  tôi  liền 

thành tựu. Chúng ta cảm ân trên bia công đức ghi tên 

một người là được rồi, không cần phải ghi quá nhiều 

người,  làm  gì  mà  phiền  phức  đến  như  vậy.  Duyên 

chưa đủ thì quyết định không nên làm thì bạn liền sẽ 

tự tại vô ngại. 

Chúng ta xem thấy bao nhiêu vị lão hoà thượng 

này, cả đời làm được rất khổ cực, vì đạo tràng mà đi 

khắp nơi quyên góp, đến khắp nơi hoá duyên, rất là 

khổ  cực.  Tôi  không  làm  những  việc  này,  tôi  không 

cần đạo tràng, không cần đạo tràng thì không việc gì, 

còn  nếu  có  đạo  tràng  sau  khi  xây  xong  rồi,  sau  khi 

bạn chết, người đời sau sẽ đánh lộn, tranh đoạt tài sản 

đánh nhau lỗ đầu chảy máu, vậy thì đây là đạo tràng 

gì vậy? Đạo tràng đấu tranh! Chẳng phải bạn tạo tội 

nghiệp hay sao? Để lại cái họa cho đời sau thế hệ sau. 

Tôi không có đạo tràng, sau khi tôi chết rồi không có 

bất  cứ  thứ  gì,  mọi  người  không  có  thứ  gì  để  tranh 

đoạt,  vậy  thì  tốt,  không  có  cái  lo  về  sau  nên  được 

thanh tịnh, nên luôn phải như pháp, phải như lý. 

Cái điểm này tôi được sự khải thị từ Thích Ca 

Mâu Ni Phật, được sự giáo  huấn từ  nơi lão  pháp sư 

30 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Ấn Quang. Bạn thấy Ấn Tổ cả đời không nhận đệ tử 

xuất gia, không truyền giới, không làm trụ trì. Tôi từ 

khi phát tâm học Phật, tôi đã ngưỡng mộ pháp sư Ấn 

Quang,  tôi  muốn  học  tập  với  Ngài.  Hiện  tại  các  vị 

đều biết, có không ít người nói xuất gia với tôi, đó là 

giả  không  phải  là  thật.  Họ  xuất  gia  với  ai  vậy?  Họ 

xuất gia với Hàn Quán Trưởng, không phải xuất gia 

với tôi, mượn danh nghĩa của tôi để xuất gia mà thôi. 

Cho  nên  chính  tôi  đích  thực  không  hề  nhận  bất  kỳ 

một  người  đệ  tử  xuất  gia  nào,  cho  nên  tôi  đối  với 

những người xuất gia trong đạo tràng này, tôi đều rất 

là  cung kính.  Tại  sao  vậy?  Chúng tôi là  bạn  cùng  ở 

chung với nhau, quan hệ của chúng tôi phân định rất 

rõ  ràng  không  phải  thầy  trò  mà  là  bạn  đồng  tu,  đôi 

bên  rất  cung  kính  lẫn  nhau.  Đây  là  nói  đến  hành  vi 

đời sống của chúng ta, đây là chân thật tu hành. 

Niệm  Phật  phải  niệm  như  thế  nào  thì  bạn  liền 

hiểu  được.  Niệm  Phật  Đường  mở  ra,  tôi  đã  nói  rất 

nhiều  lần  với  mọi  người,  Niệm  Phật  Đường  của 

chúng  ta  có  chư  Phật  Bồ  Tát  ở  trong đó  niệm  Phật. 

Vậy có yêu ma quỷ quái hay không vậy? Cũng có vài 

người. Vậy tại vì sao Phật Bồ Tát không đuổi yêu ma 

quỷ quái này đi? Phật Bồ Tát từ bi hy  vọng yêu ma 

quỷ quái cũng quay đầu là bờ, nên cũng không thể để 

cơ  hội  này  luống  qua,  nếu  những  yêu  ma  quỷ  quái 

này chịu niệm thì có phải là luôn là tốt hơn không, vì 

thế nên Phật Bồ Tát từ bi. Thế nhưng những yêu ma 

31 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





quỷ quái này không làm loạn ở trong đó thì không hề 

gì, họ có thể trường kỳ huân tu thì tương lai của họ 

cũng  có  thể  vãng  sanh  làm  Phật,  còn  nếu  như  tâm 

hạnh của họ bất chánh không chịu cải sửa thì đến lúc 

đó tự nhiên có thần hộ pháp sẽ trừng phạt họ. Đó là 

đạo lý đương nhiên. Cho nên nếu chúng ta muốn tiêu 

trừ  nghiệp  chướng  của  chính  mình,  tiêu  trừ  tai  nạn 

của  nhà  mình,  cho  đến  muốn  giúp  đỡ  thế  gian  này 

tiêu trừ tai nạn nghiệp tập của chúng sanh thì chỉ có 

phương pháp duy nhất nỗ lực niệm Phật. Nhưng niệm 

Phật  cần  phải  cả  ba  nghiệp  thân  ngữ  ý  đều  có  thể 

tương ưng với Phật. 

“Phật”  là  gì  vậy?  Phật  chính  là  một  bộ  “Kinh 

Vô  Lượng Thọ” này.  Quy nạp của  một  bộ Kinh Vô 

Lượng Thọ này, chính là trên đề kinh đã nói “Thanh 

Tịnh, Bình Đẳng, Giác”, phía trước tôi thêm vào hai 

chữ  “Chân  thành”,  phía  sau  thêm  vào  hai  chữ  “Từ 

bi”.  Mười  chữ  này  chính  là  rút  gọn  của  “Kinh  Vô 

Lượng Thọ”, chính là kinh nghĩa của Kinh Vô Lượng 

Thọ  ở  trong  đó.  Chúng  ta  phải  có  thể  tương  ưng, 

“Một  niệm  tương  ưng  một  niệm  Phật,  niệm  niệm 

tương  ưng  niệm  niệm  Phật”,  khởi  tâm  động  niệm 

tương ưng, lời nói việc làm cũng phải tương ưng, vậy 

mới gọi là thật niệm. Quyết không phải là hữu khẩu 

vô tâm, vì cái niệm đó không ích gì, như người xưa 

đã nói “Đau mồm rát họng chỉ uổng công” mà thôi. 

Trong miệng niệm A Di Đà Phật mà trong lòng vẫn là 

32 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



phải quấy nhân ngã, vẫn có tự tư tự lợi, vẫn có Tham 

-  Sân  -  Si  -  Mạn,  vẫn  còn  nghĩ  đến  làm  những  việc 

tổn  người  lợi  mình  thì  niệm  Phật  như  vậy  quả  báo 

vẫn là ở địa ngục A Tỳ. Lời nói này không phải tôi 

nói mà là pháp sư Quán Đảnh khoảng năm Càn Long 

nhà Thanh đã nói, ông ghi chép điều này trong “Kinh 

Lăng  Nghiêm  Bồ  Tát  Đại  Thế  Chí  Viên  Thông 

Chương Sớ Sao”. Cuối cùng ông làm ra một kết luận 

niệm  Phật  một  trăm  loại  quả  báo,  trong  đó  cái  thứ 

nhất chính là niệm Phật vẫn đọa địa ngục A tỳ. 

Những năm đầu tôi học kinh giáo với lão cư sĩ 

Lý Bỉnh Nam, khi tôi đọc được quyển sách này, cảm 

thấy rất là nghi hoặc:  “Niệm Phật là việc tốt, vậy thì 

 vì sao nói vẫn phải đọa địa ngục? Niệm Phật vì sao 

 có thể niệm đến đi vào địa ngục?” . Tôi đem sách này 

mang đến cho lão sư Lý xem, tôi thưa hỏi với lão sư 

Lý. Lão sư Lý nói : 

-  Vấn  đề  này  là  một  vấn  đề  lớn,  tôi  không nói 

riêng  với  ông,  đến  khi  giảng  kinh  sẽ  nói  với  đại 

chúng. 

 Niệm Phật vì sao có thể niệm đến đi vào địa ngục? 

Vì miệng niệm A Di Đà Phật, nhưng trong tâm 

hoàn toàn là tư tưởng hành vi đều không đúng pháp, 

đều là tự tư tự lợi,  tổn hại  chúng sanh, tổn hại  Phật 

pháp, chỉ toàn làm những việc như vậy, thì tuy niệm 

33 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





Phật  vẫn  là  cứ  phải  đoạ  địa  ngục.  Cho  nên  pháp  sư 

Quán Đảnh kết luận sau cùng rất đáng được chúng ta 

cảnh tỉnh,  “ Học Phật không dễ dàng ” . 

Trong  “A Nan Vấn Sự Phật Kiết Hung Kinh”4, 

Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  vì  chúng  ta  giải  đáp  vấn  đề 

này.  Ngay  đề  kinh  này  cũng  đã  tương  đối  rõ  ràng, 

“Sự Phật” chính là phụng sự Phật Bồ Tát, cũng là nói 

ngày nay chúng ta gọi là học Phật. Học Phật rốt cuộc 

là tốt hay là không tốt? Kiết, hung, kiết là tốt, hung là 

không tốt, bộ kinh này là thuộc về kinh tiểu thừa: Câu 

thứ  nhất  Phật  liền  dạy  chúng  ta  học  Phật  nhất  định 

phải theo một vị Minh sư. Đây chính là then chốt một 

đời này của chúng ta thành công hay thất  bại. Minh 

sư, không phải là danh tiếng lớn, tên tuổi cao, không 

ích  gì,  mà  Phật  nói  với  chúng  ta  cái  “Minh”  đó  là 

quang minh, mà không phải là danh của danh tiếng, 

minh  của  quang  minh.  Chỗ  này  rất  rõ  ràng  nói  với 

chúng  ta,  bạn  phải  cùng  với  một  người  có  tu  có 

chứng mà tu học, bạn phải tìm được một vị thầy tốt 

như vậy mà thân cận với ông ấy thì bạn sẽ có thành 

tựu. Nhưng hiện tại người có tu có chứng không tìm 

ra được, vậy thì  phải  làm sao? Bạn có thể tìm được 

một người chân thật tu hành thì xem là không tệ rồi. 

Thế  nhưng  ở  trong  kinh  Phật  thường  nói   “Phật  thị 

 môn  trung,  bất  xả nhất  nhân” .  Chúng  ta  có  thể  gặp 

được  thầy  giáo  tốt  hay  không,  không  phải  ở  duyên 

ngoài, vẫn là ở chính mình. Chính mình nếu như có 

34 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



tâm  chân  thành  tu  học  thì  Phật  Bồ  Tát  sẽ  giúp  đỡ, 

Phật Bồ Tát sẽ làm tăng thượng duyên cho chúng ta, 

bạn sẽ gặp được thầy giáo tốt. Còn nếu như tâm địa 

của  chính  bạn  không  chân  thành  thì  bạn  không  thể 

gặp được thầy giáo tốt. Cho dù gặp được, bạn cũng sẽ 

không tin tưởng, bạn cũng không tiếp nhận giáo huấn 

của  ông  ấy,  vậy  thì  gặp  được  cũng  như  không  gặp 

được.  Cho  nên  quy  kết  đến  sau  cùng  vẫn  là  chính 

mình. 

Tôi  học  Phật,  tôi  cũng  thường  nói,  tôi  rất  là 

may mắn, tôi không hề đi con đường oan uổng. Tôi 

chỉ  thân  cận  hai  vị  thầy  giáo,  vị  thứ  nhất  là  Đại  sư 

Chương Gia, tôi theo ông 3 năm. Sau khi đại sư Ngài 

viên  tịch  rồi,  về  sau  tôi  quen  biết  với  lão  cư  sĩ  Lý 

Bỉnh Nam, tôi theo ông 10 năm. Nếu chúng ta muốn 

có thành tựu chân thật, nhất định phải hiểu được cái 

đạo lý này, gần gũi một  vị  thầy, học  một  pháp môn 

 “Một  môn  thâm  nhập,  trường  kỳ  huân  tu” ,  bạn  sẽ 

khai ngộ, công phu của bạn làm gì mà không có lực 

chứ! 

Chúng ta xem thấy một số người tu học, tại vì 

sao đã học mười mấy năm, vẫn cứ công phu không có 

lực. Bạn tỉ  mỉ  mà  quan sát, họ học được quá  nhiều, 

học  được  quá  tạp  quá  loạn,  ngay  chính  họ  cũng 

không biết được nguyên nhân này do đâu. 

35 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





Thế nhưng loại cơ duyên thù thắng này như tôi 

ở  thời  đại  này  rất  khó  mà  gặp  được,  có  thể  tôi  là 

người may mắn sau cùng, về sau có thể là không có 

nữa. Tôi không thể nào dùng phương pháp của lão sư 

Lý, dùng phương pháp của đại sư Chương Gia để tiếp 

dẫn đại chúng, không thể nào được, vì người hiện đại 

không tin tưởng, vậy thì không còn cách nào, tôi cũng 

không biết. 

Tôi sanh vào thời đại hoạn nạn, tôi từ rất sớm 

đã rời xa cha mẹ, giáo dục học đường cũng chưa hoàn 

thành, cũng không có người nói với tôi. Khi tôi thân 

cận  những  vị  thiện  tri  thức  này,  những  vị  thiện  tri 

thức  dạy  bảo  những  điều  này  cho  tôi,  đưa  ra  những 

điều kiện cho tôi. Tôi mơ mơ hồ hồ mà tiếp nhận, tôi 

thân cận 3 vị thầy giáo, cả ba vị này có người ngầm 

nói, có người nói rõ ràng, đó chính là nói với tôi:  

Điều kiện thứ nhất: Chỉ có thể nghe lời dạy của 

một  vị  thầy,  ngoài  vị  thầy  ra,  bất  cứ  vị  pháp  sư  đại 

đức nào giảng kinh, không được phép nghe. 

Điều kiện thứ 2: Xem sách thì cho dù xem sách 

Phật  hay  sách  thế  gian,  không  được  sự  đồng  ý  của 

thầy, không được phép xem, bạn thấy điều kiện này 

hà khắc cỡ nào! Cho nên nếu ngày nay tôi dùng cái 

điều kiện này để tiếp dẫn đại chúng thì người ta đều 

bỏ  chạy  hết,  mọi  người  nhất  định  sẽ  quay  đầu  lại 

36 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



mắng vào tôi:  “Ông có gì giỏi đâu mà cao lối, tự cao 

 tự đại, xem thường người khác”.  Người ta nhất định 

sẽ  dùng  lời  này  để  mắng  tôi  nên  hiện  tại  nếu  dùng 

phương pháp này thì không có người nghe. Không có 

người  nghe  thì  sư  đạo  đoạn  tuyệt,  thành  tựu  ngay 

trong một đời này của chúng ta là vô cùng khó khăn, 

không dùng phương pháp này, quyết định không thể 

thành  tựu.  Cho  nên  nếu  bạn  muốn  thành  tựu,  nhất 

định phải học với một người. 

Trên  “Kinh  Hoa  Nghiêm”  Phật  đã  đưa  ra  một 

mô phạm, đó là dùng Thiện Tài Đồng Tử để đại biểu 

cho một người cầu pháp, làm học trò, còn lão sư của 

Thiện  Tài  Đồng  tử,  Ngài  là  ai  vậy?  Là  Bồ  Tát  Văn 

Thù Sư Lợi. Ngài chỉ chuyên nghe một người dạy, ở 

dưới hội của Bồ Tát Văn Thù Sư Lợi Ngài được Tam 

muội, khai trí tuệ, được căn bản trí. Vậy thì vào lúc 

này mới có thể xuất sư, có thể rời khỏi lão sư, có thể 

tiếp  xúc  với  đại  chúng  bên  ngoài,  bất  cứ  người  nào 

cũng đều có thể tiếp xúc, bất cứ người nào giảng nói 

cũng đều có thể nghe, lão sư cho phép, tại vì sao vậy? 

Nền tảng đã thành công rồi, bạn đã có năng lực phân 

biệt  chân  vọng,  có  năng  lực  phân  biệt  tà  chánh,  có 

năng lực phân biệt phải quấy, thiện ác, lợi hại, bạn có 

loại  năng  lực  này,  có  được  trí  tuệ  này,  thì  lão  sư  sẽ 

không  hạn  chế  bạn,  liền  để  cho  bạn  ra  ngoài  tham 

học.  Thiện  Tài  thành  tựu  được  cái  bản  lĩnh  này  ở 

dưới  hội  của  Bồ  Tát  Văn  Thù.  Sau  đó  mới  có  điều 

37 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





kiện  ra  ngoài  tham  học,  đó  là  53  lần  tham  học,  còn 

nếu  như  không  có  cái  năng  lực  này  thì  không  được 

rời  khỏi  lão  sư  nửa  bước.  Khi  bạn  có  loại  năng  lực 

này lão sư nhất định để cho bạn đi, sẽ không giữ bạn 

thêm một ngày, giữ bạn thêm một ngày là có lỗi với 

bạn. Còn bạn không có được cái năng lực này thì bạn 

muốn  ra  ngoài  tham  học,  lão  sư  nhất  định  ngăn  cản 

bạn,  còn  lão  sư  không  ngăn  cản  là  hại  bạn.  Ân  đức 

của lão sư vượt hơn cha mẹ, cái đạo lý này chúng ta 

phải hiểu, phải tường tận. 

Hiện tại ở thời đại này thì phải làm sao? Sư đạo 

đã không còn. Cho nên tôi trong quá trình giáo dục, 

ngay  ở  trong  lúc  giảng  dạy,  tôi  thường  hay  khuyên 

các  đồng  tu  chính  mình  phải  nghĩ  biện  pháp.  Biện 

pháp gì? Vào hiện tại chúng ta không tìm được lão sư 

tốt thì chúng ta tìm trong người xưa, trong người xưa 

tìm lão sư vẫn được, cũng có thể thành công. 


****** 

 

38 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

(VCD 062) 

Vào hiện tại chúng ta không tìm được lão sư tốt 

thì  chúng  ta  tìm  trong người  xưa,  có  thể  nương theo 

người xưa để tu học. 

Ở Trung Quốc chúng ta người thứ nhất là Mạnh 

Tử. Mạnh Tử là người rất thông minh, ông muốn học 

Khổng Lão Phu Tử, lúc đó Khổng Lão Phu Tử đã qua 

đời rồi, nhưng trước tác của Khổng Tử vẫn còn, ông 

đọc  sách  của  Khổng  tử,  có  chỗ  nào  không  hiểu  thì 

thưa  hỏi  với  học  trò  của  Khổng  Tử,  nương  Khổng 

Lão  Phu  Tử  làm  thầy,  một  lòng  học  Khổng  tử,  ông 

cũng  chân  thật  một  môn  thâm  nhập  trường  kỳ  huân 

tu,  ông  thành  công.  Cho  nên  người  Trung  Quốc  gọi 

Khổng tử là “Chí Thánh Tiên Sư”, gọi Mạnh tử là “Á 

thánh”.  Đây  là  trong  lịch  sử  Trung  Quốc  người  thứ 

nhất  được  lấy  làm  lão  sư  đã  kiến  lập  cho  chúng  ta 

một tấm gương rất tốt. 

Trong  lịch  sử  Trung  Quốc  về  sau  tấm  gương 

lấy người xưa làm thầy có thành tựu huy hoàng còn 

có  Tư  Mã  Thiên  của  nhà  Hán.  Nhắc  đến  việc  này 

không ai không biết. Thầy của Tư Mã Thiên là ai? Tả 

Khưu  Minh,  Tả  Khưu  Minh  cùng  một  thời  đại  với 

Khổng Lão Phu Tử, vậy  chúng ta liền biết được Tư 

Mã  Thiên  đã  học  bằng  cách  nào?  Trước  tác  của  Tả 

Khưu Minh là “Xuân Thu Tả Truyện”, ông học “Tả 

39 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





Truyện”,  đọc  “Tả  Truyện”,  học  “Tả  Truyện”,  học 

được rất giống, ông cũng thành tựu một bộ trước tác 

vĩ đại “Sử ký”. Lịch sử Trung Quốc bộ đầu tiên là do 

ông viết. 

Ngoài  ra  lấy  người  xưa  làm  thầy  còn  có  Hàn 

Dự, ông là  một  trong tám đại gia Đường Tống, thật 

cừ khôi. Đường, Tống hai thời đại này có 8 nhà đại 

văn  học  được  xếp hàng  thứ  nhất  thì  Hàn  Dự  là  một 

trong 8 vị này. Thầy của Hàn Dự là ai? Tư Mã Thiên, 

Tư Mã Thiên là người từ thời nhà Hán. Chúng ta biết 

được Hàn Dự đọc “Lễ Ký”, học “Lễ Ký”, học được 

rất giống, trở thành một đại văn hào. 

Những thí dụ trên đều là nói với chúng ta, học 

một  bộ  sách,  học  với  một  thầy,  bạn  mới  có  thể  có 

thành tựu, không được học tạp, không được học lộn 

xộn. 

Ở trong nhà Phật, rõ ràng nhất là đại sư  Ngẫu 

Ích của Tịnh Độ tông chúng ta. Đại sư Ngẫu Ích là tổ 

sư  đời  thứ  9  tông  Tịnh  Độ,  thầy  của  ông  là  Đại  sư 

Liên Trì, thế nhưng vào thời của Ngẫu Ích Đại sư thì 

Đại sư Liên Trì đã vãng sanh rồi. Ông đọc trước tác 

của  đại  sư  Liên  Trì,  ông  học  được  rất  giống,  học 

thành  công.  Liên  Trì  là  tổ  thứ  8  Tịnh  Độ,  ông  là  tổ 

thứ 9 Tịnh Độ. 

Khi  tôi  ở  Đài  Trung  học  tập,  lão  sư  Lý  rất  là 

40 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



khiêm tốn, ông nói với năng lực của tôi thì ông chỉ có 

thể  dạy  tôi  5  năm,  ông  khuyên  tôi  học  Đại  sư  Ấn 

Quang,    học  người  xưa,  đọc  “Văn  Sao”  của  Đại  sư 

Ấn Quang, pháp sư Ấn Quang là thầy của ông. Đó là 

ông  khiêm  nhường,  ông  muốn  tôi  lấy  thầy  của  ông 

làm  thầy,  nhận  ông  làm  huynh  trưởng,  quan  hệ  của 

chúng tôi sẽ là bạn học, cái ý của ông là vậy. Đây là 

hiển lộ đức hạnh của ông. 

Do đó tôi ở khắp mọi nơi đều khuyên bảo các 

đồng tu, tôi cũng giới thiệu cho các vị một vị thầy tốt, 

còn  thù  thắng  hơn  pháp  sư  Ấn  Quang.  Vị  nào  vậy? 

Vô  Lượng  Thọ  Phật,  A  Di  Đà  Phật  là  thầy  giáo  tốt 

của  chúng  ta.  A  Di  Đà  Phật  ở  đâu  vậy?  Kinh  Vô 

Lượng  Thọ.  Hiện  tại  Kinh  Vô  Lượng  Thọ  bày  ra 

ngay trước mắt  của các vị, bạn có thể cả đời y theo 

một  bộ  kinh này  mà  tu  học  thì  bạn  chính  là  học  trò 

của A Di Đà Phật, không chỉ nghiệp chướng một đời 

này của bạn được tiêu trừ, mà từ vô lượng kiếp đến 

nay  chủng  tử  nghiệp  tập  hàm  chứa  trong  A  Lại  Da 

Thức, thảy đều có thể tiêu trừ, bạn ở ngay trong một 

đời này, quyết định được sanh Tịnh Độ. Khi bạn vừa 

phát tâm, mười phương tất cả chư Phật Như Lai tán 

thán bạn, tôn trọng bạn, bạn là đệ tử Di Đà. Cho nên 

các  vị  đồng  tu  nhất  định  phải  biết  trân  trọng  cái  cơ 

duyên hy hữu khó gặp này. Chúng ta lạy lão sư, còn 

có  vị  lão  sư  nào  tốt  hơn  vị  lão  sư  này  chứ?  Trong 

kinh  Thế  Tôn  tán  thán  đối  với  lão  sư  này:   “Quang 

41 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





 trung  cực  tôn,  Phật  trung  chi  vương” ,  tán  thán  đến 

cùng  tột.  Bạn  phải  biết  rằng  tán  thán  của  Thế  Tôn 

chính là đại biểu cho mười phương ba đời tất cả chư 

Phật Như Lai tán thán đối với A Di Đà Phật, chúng ta 

còn không chịu tin tưởng hay sao? Còn có do dự gì 

chứ? Còn có gì để hoài nghi nữa sao? 

Nếu như bạn không y giáo phụng hành, nhưng 

bạn  vẫn  là  giả  bộ  như  phục  tùng  thì  tội  nghiệp  của 

bạn tạo sẽ cực sâu, không thể tha thứ. Tại vì sao vậy? 

Biết rõ mà cố phạm. Tôi thêm một bậc nữa, đó là nếu 

bạn chưa tiếp xúc  qua pháp môn này, chưa hề nghe 

qua kinh điển này, chưa hề đọc qua kinh điển này, thì 

bạn tạo tác tất cả tội nghiệp còn có thể tha thứ. Còn 

nếu bạn ngày ngày ở nơi đây nghe kinh, ngày ngày ở 

Niệm Phật Đường niệm Phật, mà còn làm những việc 

mất mặt, thì tội nghiệp này của bạn cực trọng cực lớn, 

đọa vào địa ngục mà Địa Tạng Vương Bồ Tát  cũng 

không cứu được bạn. Đây là thật  không phải  là giả. 

Bạn phải mau hồi đầu, việc này nhà Phật thường nói 

quay đầu là bờ, chỉ cần bạn chịu quay đầu thì bạn liền 

được cứu, còn không chịu quay đầu thì  bạn hết  cứu 

rồi.  Chỗ  này  là  nói  ở  ngay  trong  cuộc  sống  thường 

ngày  của  chúng  ta,  khởi  tâm  động  niệm  phải  đúng 

pháp,  phải  tương  ưng  với  lời  giáo  huấn  trong  kinh 

điển này của Phật. Cũng như Đại sư Thiện Đạo đã nói 

những  gì  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ”  dạy  chúng  ta  nên 

làm  thì  chúng  ta  phải  chăm  chỉ  nỗ  lực  mà  làm,  còn 

42 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



những  gì  Kinh  Vô  Lượng  Thọ  dạy  chúng  ta  không 

nên  làm  thì  chúng  ta  không  chỉ  không  nên  làm,  mà 

ngay đến cả ý niệm cũng không được khởi lên. Trong 

bộ kinh điển này có đầy đủ ba học Giới - Định - Huệ, 

ngày ngày phải đọc tụng, ngày ngày phải phản tỉnh, 

ngày ngày phải cải đổi. Đó gọi là chân niệm Phật. 

 Vậy thì làm thế nào tương ưng với “Định”  học? 

“Định”  là  tâm  thanh  tịnh,  là  tâm  bình  đẳng,  ở 

ngay trong cuộc sống thường ngày, sáu căn tiếp xúc 

với cảnh giới sáu trần bên ngoài chính mình phải có 

thể giữ chặt lấy tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng. 

Trên  Kinh  Kim  Cang  Phật  dạy  chúng  ta   “Bất 

 thủ  ư  tướng,  như  như  bất  động”,   đó  chính  là  định. 

“Bất  thủ ư  tướng” là không chấp tướng, không phải 

dạy chúng ta lìa bỏ những sự tướng này, nếu bạn hiểu 

vậy  thì  bạn  sai  rồi.  “Không  chấp”  là  gì  vậy?  Trong 

lòng không có phân biệt, chấp trước, đặc biệt là trong 

tâm  không  chấp  trước,  thì  tâm  của  bạn  liền  thanh 

tịnh.  Tâm  không  chấp  trước  thì  không  bị  ô  nhiễm, 

tâm địa của bạn thanh tịnh sáng suốt, đó là định học. 

Có thể nói rõ ràng hơn một chút, đó là bạn nhất định 

không bị cảnh giới bên ngoài mê hoặc, không bị cảnh 

giới bên ngoài dao động, đó gọi là định. 

Chúng ta lấy đời sống thường ngày mà nói, đó 

là  chúng  ta  giữ  lấy  đời  sống  đơn  giản  chất  trực, 

43 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





không  bị  hào  hoa  xa  xỉ  bên  ngoài  mê  hoặc.  Không 

phải chúng ta thoát ly với cái xã hội này mà chúng ta 

cũng thấy cũng nghe, thế nhưng quyết định không bị 

mê hoặc,  mỗi  ngày chúng ta trà thô  cơm đạm, ngày 

tháng trải qua rất tốt, qua được rất thoải mái, đời sống 

rất đơn giản, mong cầu rất ít, chân thật làm đến được 

không cầu người, bạn nói xem tự tại dường nào. Đó 

chính là quyết định không bị cảnh giới bên ngoài mê 

hoặc. 

Thế  gian  cám  dỗ  mê  hoặc  người  quá  nhiều. 

Đơn giản ngay trong đồ dùng thường ngày, điện khí 

dùng  trong  gia  đình  các  vị,  mỗi  ngày  mỗi  mới,  một 

hai tháng thì mẫu mã mới xuất hiện. Bạn vừa thấy thì 

động tâm: “Nhà kia có rồi mà mình chưa có, ta không 

bằng người”, phải mau đi mua cho bằng được, trong 

khi chính mình vốn dĩ đã có rồi, cái cũ thì vẫn chưa 

dùng  hư,  nhưng  vì  sĩ  diện  phải  mau  đi  đổi.  Vậy  thì 

bạn chính là bị những xí nghiệp đó, bị những người 

thiết  kế  đó  lừa  rồi.  Bạn  hỏi  ma  ở  đâu  vậy?  Những 

người đó đều là ma vương, bạn không thể trốn được 

ma chưởng của họ, khổ sở mà đi phục vụ cho những 

ma vương này, vì họ mà làm việc vất vả, bạn nói xem 

bạn  đáng  thương  cỡ  nào?  Phục  trang,  thầy  thiết  kế 

cũng  là  ma,  thiết  kế  ra  một  kiểu  dáng  mới,  cái  năm 

trước  đã  lạc  hậu  rồi,  không  thời  trang  nữa  nên  bạn 

liền  e  ngại  không  dám  mặc,  phải  mau  đi  mua  mẫu 

mới,  bạn  nói :   “Cũ  rồi  mặc  vào  bị  người  ta  cười 

44 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 chết” . Tôi thường nói:  “Bị người ta cười có quan hệ 

 gì chứ? Cười chết họ chết không phải ta chết, là họ 

 chết”.  Cho  nên  bạn  phải  thông  minh  một  chút,  một 

bộ quần áo có thể mặc được 10 năm không thể hư, tôi 

nói xem bạn trải qua ngày tháng có khoẻ không, điện 

khí  gia  dụng  trong  nhà  bạn  cố  gắng  bảo  dưỡng,  tôi 

nghĩ  có  thể  dùng  được  10  năm.  Nếu  mọi  người  đều 

muốn  dùng  cái  tư  tưởng  này  của  tôi  trải  qua  ngày 

tháng  thì  những  ma  vương  đó  đành  phải  bó  tay,  họ 

không thể mê hoặc người nữa. 

Cho nên chúng ta phải có trí tuệ, phải  có định 

lực, quyết  định không bị  họ dao động, chúng ta trải 

qua ngày tháng của chính chúng ta, trải qua đời sống 

hạnh  phúc  mỹ  mãn  của  chính  chúng  ta,  không  bị 

người  ta  lừa  gạt.  Việc  này  phải  dựa  vào  sức  định, 

tương ưng với định. 

 Làm thế nào tương ưng với Huệ? 

“Huệ” là đối với tất cả pháp thế xuất thế gian, 

rõ ràng tường tận, thông suốt thấu đáo, đó là trí huệ. 

Không thể nói người ta vừa hỏi, hỏi thứ gì cũng đều 

không  biết,  vậy  thì  không  được.  Phải  mọi  thứ  đều 

thông  đạt,  mọi  thứ  đều  tường  tận,  mọi  thứ  không 

chấp trước, đây mới là trí huệ chân thật. 

Người  giác  ngộ,  người  học  Phật,  sống  ở  ngay 

trong  Giới  -  Định  -  Huệ.  Đời  sống  của  họ  chính  là 

45 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





tam học Giới - Định - Huệ. Nếu ngược lại mà xem, 

chúng sanh rất đáng thương, chúng sanh sống ở ngay 

trong phiền não Tham - Sân - Si, cho nên Phật gọi là 

“Kẻ  đáng  thương”.  Bồ  Tát  có  thể  đem  “San  tham” 

chuyển biến thành “Giới học”, có thể đem “Sân hận” 

chuyển biến thành “Định học”, có thể đem “Ngu si” 

chuyển  biến  thành  “Huệ  học”.  Chuyển  biến  chỉ  ở 

ngay một niệm, cho nên chúng sanh cùng Phật nói rõ 

ra  với  các  vị,  chính  là  chỉ  khác  nhau  ở  ngay  một 

niệm. Bạn một niệm chuyển đổi lại, chúng sanh thành 

Phật,  một  niệm  mê  hoặc  là  chúng  sanh,  Phật  cùng 

chúng  sanh  khác  biệt  chỗ  nào vậy?  Chỉ  ở  một  niệm 

giác  và  mê.  Phật  Bồ  Tát  khổ  tâm  giáo  huấn đối  với 

chúng  ta,  cũng  không  ngoài  việc  dạy  chúng  ta  giác 

ngộ, giác ngộ rồi chính là Phật Bồ Tát, mê rồi chính 

là phàm phu. 

Định huệ sâu rộng vô tận, chúng ta quyết định 

không thể mới có được chút định nhỏ, mới có được 

chút  công  phu  thì  liền  tự  cho  là  đầy  đủ,  vậy  thì  sai 

lầm  rồi.  Bạn  phải  không  ngừng  đem  cảnh  giới  của 

chính mình nâng lên cao, mỗi ngày phải chăm chỉ nỗ 

lực dụng công, mỗi giờ mỗi phút, mỗi nơi mỗi chốn, 

tất  cả  người,  tất  cả  việc,  tất  cả  vật,  đều  là  nơi  chốn 

chúng ta học tập, đều là nơi chúng ta dụng công. 

Đây là phía trước từng nói qua về đạo tràng với 

các vị đồng tu là trên “Kinh Hoa Nghiêm” đã nói qua 

đạo tràng Bồ Tát Duy Ma đã nói. 

46 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Chúng  ta  phải  có  thể  thể  hội  được  cái  tầng  ý 

nghĩa này, sau đó mới có thể thành tựu “Minh - Hạnh 

-  Túc”.  “Túc”  là  đạt  đến  viên  mãn,  cứu  cánh  viên 

mãn. Ý nghĩa câu này thật tế mà nói sâu rộng vô tận, 

chúng ta bởi vì giới hạn của thời gian cũng chỉ có thể 

đơn giản giới thiệu qua với các vị đến chỗ này. 

 Đức hiệu thứ 5: “Thiện Thệ” 

“Thiện” là ý nghĩa tốt đẹp, thiện hảo ; “Thệ” là 

ý nghĩa đi qua. Nếu như danh từ này đơn giản mà nói 

là “dễ đi”. Câu nói này rất đơn giản, dường như cũng 

rất dễ dàng hiểu, dễ đi, bạn đi đến nơi nào vậy? Thô 

thiển mà nói, con người đều phải chết, có người nào 

không chết. Chúng ta không nên sợ chết. Ngày trước 

có người nói với tôi: 

- Sanh tử sự đại. 

Tôi nói với họ: 

-  Việc  sanh  tử  không  lớn,  không  có  gì  đáng 

ngại. 

Họ nghe rồi cũng rất kinh ngạc, tôi nói với họ: 

- Tử sanh mới là việc lớn. 

Họ cũng ngẩn ra: 

47 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





- Chết là sao? 

Tôi nói: 

-  Sau  khi  chết  rồi  đi  về  đâu?  Việc  này  mới  là 

việc lớn. 

Trong Phật pháp nói với chúng ta sau khi chết 

rồi, trước mặt chúng ta bày ra mười con đường, mười 

pháp giới, bạn đi đến một pháp giới nào? Sự chọn lựa 

này là việc lớn. Thế nhưng các vị phải nên biết không 

phải lúc bạn lâm chung mới chọn lựa, lúc lâm chung 

thì  không  còn  kịp  nữa.  Hiện  tại  bạn  phải  mau  giác 

ngộ, hiện tại thì phải biết chọn lựa. Đặc biệt là chúng 

ta  sống  trong  thời  đại  này,  thời  đại  này  trong  Phật 

kinh gọi là “Đời ác năm trược”, hơn nữa còn trược ác 

đến  cùng  tột,  vậy  bạn  có  thể  không  cảnh  giác  sao? 

Nếu còn mê muội không cảm  giác, vậy thì thật đáng 

lo. Sau khi chết rồi, rất ít người thoát khỏi ba đường 

ác, bạn nói xem sự việc này có to lớn không? 

Cái  thế  gian  này  rất  nhiều  quốc  gia,  thậm  chí 

còn rất nhiều lời tiên đoán cổ xưa từ những khu vực, 

bao gồm cả Trung Quốc chúng ta, đặc biệt là Ki Tô 

giáo  nói  tai  nạn  của  thế  gian  này  vào  năm  1999  là 

ngày  tàn  của  thế  giới.  Năm  1999  là  năm  tới  rồi, 

Thượng  đế  phải  tính  hết  sổ  với  người  thế  gian  này, 

phán xét sau cùng. Chúng ta nghe những lời nói này 

không tin tưởng, không cho rằng đó là thật. Nếu như 

48 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



là thật thì phải làm sao? Đương nhiên có rất ít người 

tin tưởng sự việc này là thật, số người cực ít, đại đa 

số  là  không  tin.  Không  những  họ  không  tin  đối  với 

lời  tiên  đoán  này,  mà  ngay  đến  Thượng  đế  họ  cũng 

không tin. 

Thế  nhưng  cổ  thánh  tiên  hiền  Trung  Quốc 

chúng ta dạy bảo chúng ta hãy quan sát xã hội, quan 

sát tư tưởng, kiến giải, hành vi của con người, thì bạn 

liền  có  thể  xem  thấy  được  thế  gian  này  “trị”  hay 

“loạn”.  Nếu  như  lòng  người  thế  gian  này  hướng 

thiện, đó là trị thế, thiên hạ thái bình; Nếu như lòng 

người  hiểm  ác,  đều  tạo  Tham  -  Sân  -  Si,  đều  tạo  ra 

mười ác nghiệp, vậy thì nhất định có rất nhiều tai nạn 

lớn. Cho nên chúng ta phải xem qua xã hội hiện tại là 

như thế nào. 

Tôi ở trong hai mươi mấy năm qua thường hay 

qua lại rất nhiều quốc gia khu vực trên thế giới. Tôi 

đã nhìn thấy được ngũ nghịch, thập ác mỗi năm thêm 

nhiều, không hề giảm nhẹ, ngay đến tạm dừng cũng 

không thấy, năm sau tăng hơn năm trước, vậy còn có 

cái gì đáng lo bằng hay không? Cho nên chúng ta đặc 

biệt là người học Phật, chết không sợ, người học Phật 

quyết  không  sợ  chết,  nhưng  sau  khi  chết  rồi  đi  đến 

nơi  đâu?  Đây  là  vấn  đề  quan  trọng  nhất  ngay  trước 

mắt  chúng  ta.  Con  người  sống  ở  thế  gian  này  rất  là 

ngắn ngủi. Tôi nghĩ lại lúc tôi còn trẻ, những việc lúc 

49 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





tôi 6-7 tuổi, tôi đều nhớ được rất rõ ràng. Tôi sanh ra 

ở  nông  thôn,  nghĩ  tình  hình  vào  lúc  đó  cũng  giống 

như là sự việc của ngày hôm qua vậy, 100 năm như 

khẩy  móng  tay,  tôi  có  thể  hội,  tôi  có  cái  cảnh  giác 

này. 

Chúng  ta  ở  ngay  trong  cuộc  sống  này,  thật 

giống như trong kinh đã nói  “Nhiều thiện căn, nhiều 

 phước  đức,  nhiều  nhân  duyên”,  đó  là  được  thân 

người, nghe Phật pháp. Nhất là ngay trong nghe Phật 

pháp thì thù thắng thứ nhất là pháp môn Tịnh Độ thù 

thắng  không  gì  bằng.  Vì  sao?  Pháp  môn  này  vạn 

người tu, vạn người vãng sanh, một chút cũng không 

giả.  Nếu  để  bạn  có  thể  chân  thật  thành  tựu  thì  kinh 

điển  không  cần  nói  nhiều,  chỉ  cần  một  bộ  kinh  Vô 

Lượng Thọ này. Bộ “Kinh Vô Lượng Thọ” này bạn 

không  thể  không  thấu  triệt,  không  thể  không  tường 

tận,  sau  đó  y  theo  lý  luận  phương  pháp  cảnh  giới 

trong kinh điển này mà tu hành thì ngay trong đời này 

của  bạn  nhất  định  thành  Phật,  đó  mới  gọi  là  “Thiện 

Thệ”. Thiện Thệ là đi thành Phật. Nếu như bạn không 

thể thành Phật, vậy thì không được xem là thiện thệ. 

Đây là từ trên sự mà nói. 

Lại từ trên lý mà nói, xin nói với các vị “Thệ” 

chính là “Vô trụ”, “Thiện” chính là sanh tâm. 

 “Thệ”  là “Vô trụ”.  

50 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Chúng ta dùng hai câu nói trên Kinh Kim Cang 

để nói  “Ưng vô sở trụ, nhi sanh kỳ tâm”  5, cũng là ý 

nghĩa  của  Thiện  Thệ.  Vô  trụ,  tại  vì  sao  dạy  bạn  vô 

trụ,  bởi  vì  tất  cả  pháp  đều  không  phải  là  chân  thật. 

Tâm của bạn phải trụ vào bất kể pháp nào, thì sai rồi, 

tâm có thể cũng là giả. Kinh Kim Cang nói với chúng 

ta “Tâm quá khứ không thể được, tâm vị lai không thể 

 được”6,  bạn có thể trụ vào cái tâm đó không? Không 

thể  được.  Thế  xuất  thế  gian  tất  cả  pháp  đều  là  do 

duyên  sanh,  phàm  hễ  do  nhân  duyên  sanh  thì  đều 

không có tự thể. 

Cho nên Phật nói: “Ngay thể là không thì không 

 thể có được”7.  Phật sợ chúng ta thể hội không được 

cái  ý  nghĩa  này,  còn  đặc  biệt  nêu  ra  thí  dụ  nói  với 

chúng  ta   “Nhất  thiết  hữu  vi  pháp,  như  mộng  huyển 

 bào  ảnh”8,   đây  là  thật  không  phải  là  giả.  Hiện  tại 

khoa học kỹ thuật phát triển, máy chụp hình  rất tiện 

lợi,  gần  như  mỗi  một  người  đều  có  máy  chụp  hình, 

đại  đa  số  mọi  người  đều  có.  Các  vị  chơi  máy  chụp 

hình  có  ngộ  ra  gì  không?  Khi  các  vị  chụp  hình  là 

chụp  lấy  tướng,  ấn  xuống  thì  chẳng  phải  là  dính 

tướng  rồi  hay  sao?  Tôi  cũng  biết  chụp  hình,  kinh 

nghiệm chụp hình của tôi rất phong phú, đã chụp mấy 

mươi  năm,  tôi  không  giống  như  các  vị,  khi  tôi  ấn 

xuống đóng mở ống kính máy, tôi liền biết được đó 

chính  là  sanh  diệt.  Hiện  tượng  của  sanh  diệt  chỉ  là 

một sát na, một sát na đó đi qua, vĩnh viễn sẽ không 

51 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





có cái sát na đó nữa, sát na đó không giống như sát na 

trước,  không  hề  có.  Cho  nên  cảm  thọ  của  tôi  hoàn 

toàn  khác  với  các  vị,  đây  chính  là  trên  “Kinh  Kim 

Cang”  đã  nói:   “Như  lộ  diệc  như  điện”9,  điện  là  ánh 

chớp.  “Kinh  Hoa  Nghiêm”  đã  nói  “Sát  Na  tế”,  đó 

chính là chân tướng của vũ trụ nhân sanh. Chúng ta ở 

trong cái hiện tượng này có thể thể hội được đó là nói 

rõ  cái  gì?  Nói  rõ  chân  tướng  sự  thật  không  tồn  tại. 

Cho nên Phật gọi nó là “Mộng huyễn bào ảnh”, một 

chút  cũng  không  sai.  Đây  là  nói  rõ  tất  cả  các  pháp 

 “Bất  khả  đắc”10,  “Vạn  pháp  giai  không”  11,  cái  tâm 

năng đắc bất khả đắc, cái pháp bạn có được cũng bất 

khả  đắc.  Vậy  tâm  của  bạn  làm  sao  có  thể  trụ  được 

chỗ nào? Cái trụ này chính là ý nghĩa của sự vướng 

bận, trong tâm của bạn nhớ nghĩ, bạn phải biết đó là 

giả, không phải là thật. Cho nên Phật nói ra cái chân 

tướng này, dạy chúng ta  “Không nên có chỗ trụ”,  khi 

nào không có chỗ trụ chân tâm liền hiện tiền, còn chỉ 

cần bạn có chỗ trụ, thì cái tâm trụ đó chính là vọng 

tâm, không phải chân tâm. 

Cách  nói  này  của  tôi  các  vị  có  thể  nghe  hiểu 

không? Nếu như bạn còn không hiểu thì tôi sẽ nói rõ 

với  bạn  hơn  một  chút.  Mỗi  ngày  trong  lòng  bạn 

vướng  bận,  niệm  niệm  đều  không  thể  quên  đi,  vậy 

chính  là  tâm  của  bạn  có  chỗ  trụ.  Người  bạn  nghĩ 

tưởng đến, người già luôn nghĩ đến con cháu, cái tâm 

đó của bạn dính ở nơi con cháu, người trẻ một ngày 

52 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



từ sớm đến tối nghĩ đến tiền, tâm của bạn dính chặt 

vào  tiền,  thật  đáng  thương,  không  biết  được  rằng 

năng trụ sở trụ đều là một mảng không, bạn xem bạn 

ngày  ngày  bận  rộn  là  gì?  Sau  khi  giác  ngộ  rồi  thì 

không  còn,  không  để  ở  trong  lòng.  “Sự”  thì  có  hay 

không? Sự thì có. Tuyệt đối không thể nói bạn chứng 

được  “Vô  trụ”  rồi  thì  bạn  không  còn  quan  tâm  đến 

con cháu nữa, không còn quản chúng nữa, vậy thì bạn 

hoàn toàn sai lầm.  Bạn vẫn là thương chúng, vẫn là 

quan  tâm  chúng,  vẫn  là  chăm  lo  chúng,  nhưng  mà 

không để trong lòng, trong lòng thanh tịnh bình đẳng, 

vậy thì đúng. Đó gọi là gì vậy?  “Lý sự vô ngại, sự sự 

 vô ngại”12, không có chướng ngại. Còn nếu như tâm 

của  bạn  có  trụ  thì  có  chướng  ngại,  tâm  vô  trụ  thì 

không có chướng ngại. 

Cho  nên  “Kinh  Hoa  Nghiêm”  là  pháp  giới 

không chướng ngại. Pháp giới không chướng ngại gọi 

là pháp giới nhất chân, mười pháp giới là có chướng 

ngại, pháp giới nhất chân không chướng ngại, đây là 

ý nghĩa của “Thệ”. 

 “Thiện”  là “Sanh tâm”.  

“Vô  trụ”  cùng  “Sanh  tâm”  là  một  sự  việc, 

không  phải  là  hai  việc.  Sanh  tâm  gì  vậy?  Sanh  tâm 

chân thành, tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng, tâm chánh 

giác, tâm từ bi, sanh cái tâm này. Cái  tâm này sanh 

thì  tự  thọ  dụng  chính  là  chứng được  Báo  thân  Phật, 

53 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





tha  thọ  dụng  chính  là  tùy  loại  hóa  thân,  tùy  cơ  nói 

pháp, đó gọi là sanh tâm. Tuy sanh tâm họ tương ưng 

với vô trụ, tuy vô trụ họ tương ưng với sanh tâm, cho 

nên vô trụ cùng sanh tâm là một sự việc, không phải 

là hai sự việc, đây chính là Phật Bồ Tát. 

Phàm phu chúng ta là như thế nào vậy? Phàm 

phu  sanh  tâm,  họ  có  trụ,  vậy  thì  không  giống  như 

Phật Bồ Tát, Phật Bồ Tát sanh tâm vô trụ. Khi vừa có 

trụ, sanh tâm liền không tốt, thì không phải là thiện, 

sanh ra cái tâm gì vậy? Vọng tưởng, phân biệt, chấp 

trước, sanh ra cái tâm này. 

Phật, Bồ Tát sanh ra cái tâm là tâm Giới - Định 

- Huệ, phàm phu sanh tâm là phiền não, vọng tưởng, 

phân  biệt,  chấp  trước,  sanh  ra  cái  tâm  này.  Vấn  đề 

then  chốt  chính  là  một  cái  có  trụ,  một  cái  không  có 

trụ. Tâm không trụ là chân tâm, chân tâm khởi dụng, 

chân  tâm  biến  pháp  giới  nhất  chân.  Tâm  có  trụ  là 

vọng tâm, vọng tâm biến ra sáu cõi luân hồi. Hai cái 

này thọ dụng hoàn toàn không tương ưng. 

Nếu  bạn  hiểu  được  rõ  ràng  đạo  lý  này  rồi  thì 

bạn ở ngay trong cuộc sống thường ngày liền được tự 

tại. Ngay trong cuộc sống thường ngày bạn có thể thọ 

dụng,  không  nên  chiếm  hữu,  không  nên  chấp  trước, 

thì bạn có thể thọ dụng, vậy bạn chính là Thiện thệ. 

Bạn ở ngay trong thọ dụng còn có thể lợi  ích  tất cả 

chúng  sanh  thì  bạn  là  Bồ  Tát.  Còn  như  chính  mình 

54 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



chỉ có thọ dụng và không hề chấp trước, nhưng cũng 

không tích cực đi giúp đỡ tất cả chúng sanh, vậy bạn 

là Tiểu  Thừa La Hán, Bích  Chi  Phật. Đại  thừa Tiểu 

thừa giới hạn chính ngay chỗ này. 

Phật Bồ Tát xả mình vì người. Việc xả mình vì 

người là chúng  ta nói, còn trên thực tế ở trong cảnh 

giới đó của các Ngài không có cái ý niệm ta và người 

thì  làm gì  có xả  mình vì người  gì  đó? Ý niệm cũng 

không  có,  vậy  thì  đây  cũng  là  trên  Kinh  Kim  Cang 

Phật đã nói “Bồ Tát lìa ngã tướng, nhân tướng, chúng 

sanh tướng, thọ giả tướng, tu tất cả thiện pháp”. Vẫn 

là vô trụ sanh tâm. Lìa ngã tướng, lìa nhân tướng, lìa 

chúng sanh tướng, lìa thọ giả tướng, thảy đều lìa khỏi 

hết, thì chính là vô trụ. Tu tất cả thiện pháp, chính là 

sanh tâm. 

Phàm phu chúng ta tu tất cả thiện pháp, nhưng 

vẫn có ngã, có nhân, có chúng sanh, có thọ giả, vậy 

thì  có  trụ.  Bạn  đem  những  thứ  này  làm  cho  rõ  ràng 

làm cho tường tận rồi, sau đó bạn liền biết được làm 

thế nào học Phật. 

Muốn  học  Phật  thì   “Vô  trụ  sanh  tâm” ,  người 

học Phật phải  “Lìa bốn tướng, tu tất cả thiện pháp” , 

đó mới gọi là tích công bồi đức, vô lượng công đức. 

Nếu như  bạn không thể lìa bốn tướng nhưng  bạn tu 

tất  cả  thiện  pháp,  thì  đó  là  phước  báo  hữu  lậu  thế 

gian, bạn tu phước đó không phải là tu công đức, tu 

55 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





công đức nhất định phải lìa bốn tướng. 

Mặc dù sự việc này rất khó giảng, tôi cảm thấy 

tôi  đã  giảng  được  rất  rõ  ràng,  nhưng  xem  thấy  biểu 

hiện  của  các  vị,  dường  như  chưa  nghe  được  tường 

tận, thực tế mà nói là rất khó hiểu, rất không dễ dàng 

thể  hội.  Thế  nhưng  nếu  không  hiểu  cho  tường  tận, 

hiểu cho thông suốt, thì chúng ta không cách gì thực 

tiễn  ngay  trong  đời  sống.  Nếu  không  thể  thực  tiễn 

ngay  trong  đời  sống  thường  ngày  của  bạn  thì  kinh 

này  của  chúng  ta  đã  giảng  uổng  công.  Tại  sao  vậy? 

Không có được thọ dụng! Then chốt là chúng ta phải 

đem từng câu từng chữ, đều phải biến thành đời sống 

thực  tế  của  chính  mình  thì  Phật  pháp  mới  trở  thành 

một loại có hữu dụng, học rồi thật có ích, chân thật có 

chỗ  tốt,  chân  thật  có  lợi  ích,  cái  điểm  này  rất  quan 

trọng. Cho nên chúng ta quyết không chú trọng “Đàm 

huyền nói diệu” vì như vậy thì không ý nghĩa gì. 

 Chúng ta phải làm thế nào học tập? 

“Thiện  thệ”  là  phương  pháp  tu  học  đơn  giản 

nhất, chính là niệm niệm không nên nghĩ chính mình, 

niệm  niệm  vì  chúng  sanh.  Hiện  tại  chúng  sanh  khổ, 

làm thế nào giúp đỡ những chúng sanh khổ nạn này? 

Các  vị  nhất  định  phải  nên  biết,  giúp  đỡ  chúng  sanh 

khổ  nạn  không  phải  nói  chúng  sanh  không  có  ăn, 

chúng ta vội vàng đưa chút đồ ăn đến cho họ, chúng 

sanh không có đồ mặc, vội vàng đưa quần áo đến cho 

56 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



họ  mặc.  Những  việc  này  thông  thường  trong  xã  hội 

gọi là từ thiện cứu tế. Loại cứu tế này có giải quyết 

được vấn đề hay không? Không thể giải quyết được 

vấn đề, Thích Ca Mâu Ni Phật cả đời có làm qua việc 

này  không?  Không  hề  làm  qua,  chúng  ta  không  hề 

xem thấy trong kinh điển nói Thích Ca Mâu Ni Phật 

vào lúc nào đó đi cứu tế? Không hề xem thấy! Vì sao 

không hề xem thấy? Thích Ca Mâu Ni Phật mỗi ngày 

chỉ xin một bát cơm để chính mình ăn vừa đủ, làm gì 

có dư để cho người? Như vậy có thể thấy được Thích 

Ca  Mâu  Ni  Phật  cả  đời  không  làm  qua  những  việc 

này. Thế nhưng Ngài có làm sự nghiệp từ thiện cứu tế 

hay không? Ngài làm, Ngài làm được viên mãn, làm 

được  triệt  để,  làm  được  cứu  cánh,  đó  là  giúp  đỡ 

chúng sanh phá mê khai ngộ, đó mới chân thật cứu tế. 

Ngài xem thấy người khổ nạn, người không có cơm 

ăn,  không  có  quần  áo  mặc,  Ngài  nói  với  họ  nguyên 

nhân  vì  sao  mà  bạn  không  có  cơm  ăn,  vì  sao  mà 

không có quần áo mặc, vì sao mà bị tai nạn? Đem đạo 

lý giảng cho họ nghe rõ ràng, nhân trước quả sau nói 

cho họ nghe tường tận, họ chính  mình giác ngộ rồi, 

họ  chính  mình  quay  đầu,  vừa  quay  đầu  thì  họ  được 

phước báo, đó là chân thật cứu tế, đó là từ bi cứu giúp 

chân thật. 

Mọi  người  khác  có  thể  không  hiểu,  nhưng 

chúng ta học Phật đối với tầng đạo lý chân tướng sự 

thật này không thể nào xem thường, nhất định phải tỉ 

57 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





mỉ  thể  hội.  Cho  nên  Phật  cứu  chúng  sanh  là  giúp 

chúng sanh phá mê khai ngộ. Phật nói với chúng ta: 

Khổ nạn của  chúng ta từ do đâu  mà có? Do  mê  mà 

có! Bởi vì bạn mê hoặc bạn mới tạo ác nghiệp, bởi vì 

bạn  tạo  ác  nghiệp  nên  bạn  mới  thọ  ác  báo.  Nguyên 

nhân căn bản ở mê hoặc; Tất cả phước đức an lạc từ 

do đâu mà có? Từ giác ngộ mà có! 

Cho nên Phật cứu hộ đối với tất cả chúng sanh 

là từ nơi căn bản mà làm. Bạn giác ngộ rồi, bạn muốn 

có bất cứ phước báo gì đều không khó, vì bạn đã biết 

rõ  lý  luận,  hiểu  được  phương  pháp,  y  theo  phương 

pháp mà tu học. Nhân thiện được quả thiện, chỉ cần 

bạn chịu làm, một phần cày bừa tự nhiên có một phần 

thu hoạch, nhân duyên quả báo không sót  mảy trần. 

Còn  nhờ  người  khác  cứu  giúp  không  phải  là  biện 

pháp, không thể giải quyết vấn đề, nhờ người khác bố 

thí cúng dường, tương lai về sau còn phải trả nợ, làm 

gì có chuyện ăn không, không hề có. 

Người xuất  gia tiếp nhận cúng dường của bốn 

chúng đồng tu, trong Phật pháp thường nói: “Một hạt 

gạo của thí chủ, nặng như núi Tu Di, đời nay không 

liễu đạo, mang lông đội sừng để trả”, vẫn là phải đền 

trả, cơm này không dễ ăn. Cho nên vẫn là chính mình 

cày  bừa  thì  tương  đối  thuận  tiện.  Nghiệp  nhân  quả 

báo  trong  đây  sâu  rộng  vô  ngần,  tình  huống  sự  thật 

rộng  lớn  vô  biên,  nếu  như  không  phải  Phật  nói  cho 

chúng ta nghe, ngay trong một đời này của chúng ta 

58 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



nhất  định  không  nghĩ  ra  được.  Cho  nên  ân  đức  của 

Phật  đối  với  chúng  ta,  cha  mẹ  cũng  không  thể  sánh 

được với Phật, vì sao? Ân đức của cha mẹ chỉ là một 

đời  một  kiếp,  sinh  mạng  của  chúng  ta  có  được  nhờ 

cha  mẹ,  còn  ân  đức  của  Phật  là  đời  đời  kiếp  kiếp, 

vĩnh viễn không có bờ mé. Ai biết được? Người giác 

ngộ biết được! Cho nên phải tri ân báo ân. Làm thế 

nào báo ân Phật? Chỉ có y giáo phụng hành, đó mới 

là chân thật báo ân Phật, có thể tin, có thể hiểu, có thể 

hành, có thể chứng đối với kinh điển. 

Cái gì gọi là chứng? Đem đạo lý phương pháp 

mà Phật  đã nói trong kinh  điển  hoàn toàn ứng  dụng 

ngay  trong  đời sống,  bạn  ở  ngay  trong  đời  sống  đạt 

được chứng minh, chính là chứng quả. 

Thí  dụ  Phật  nói  với  chúng  ta:  Bố  thí  tài  được 

tiền của, bạn hiểu rõ được cái đạo lý này, biết được 

phương pháp này, bạn tu bố thí tài, quả nhiên phát tài 

được tiền của, đó gọi  là chứng, nếu bạn không phát 

được  tài,  thì  là  bạn  chưa  chứng;  Bố  thí  pháp  được 

thông minh trí tuệ, bố thí vô uý được khoẻ mạnh sống 

lâu,  có  lý  luận,  có  phương  pháp,  có  chân  tướng  sự 

thật,  chúng  ta  ở  ngay  trong  cuộc  sống  thường  ngày, 

đích  thực  là  có  thể  đạt  được,  đó  gọi  là  chứng.  Các 

pháp mà Phật nói ra vô lượng vô biên, mỗi thứ mỗi 

thứ  chúng  ta  đều  đem  nó  chứng  thực,  đều  đem  nó 

chứng minh, đó gọi là chứng quả. Thế nên Phật  nói 

59 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





với chúng ta đều là nói ra những cương lĩnh, nguyên 

lý, nguyên tắc. Chúng ta phải sâu sắc mà thể hội, đem 

những  nguyên  lý  nguyên  tắc  này  ứng  dụng  ngay 

trong  cuộc  sống,  ứng  dụng  ở  trong  công  việc,  ứng 

dụng ở trong đối nhân xử thế tiếp vật. Không có pháp 

nào  không  tương  ưng,  không  có  việc  nào  không 

tương  ưng,  vậy  thì  bạn  hoàn  toàn  sống  ngay  trong 

Phật pháp. 

Phật pháp là giác pháp, sống ở trong giác ngộ, 

cũng  sống  ở  trong  trí  tuệ  viên  mãn,  đó  gọi  là  học 

Phật,  đó  gọi  là  tu  hành  chứng  quả.  Tu  hành  chứng 

quả  chính  là  việc  như  vậy  thôi,  ở  trong  đây  quyết 

không  phải  là  hư  huyền,  quyết  không  luống  không, 

quyết không phải là cao không với tới, sâu không thể 

dò  được,  không  phải  vậy,  mà  đều  là  ở  ngay  trong 

cuộc  sống  thường  ngày,  nói  rõ  đều  là  việc  thường 

ngày trong nhà, làm gì có chút nào kỳ lạ đâu? 

Hôm nay thời gian hết rồi, chúng ta giảng đến 

chỗ này thôi. A Di Đà Phật! 


****** 

 







60 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

(VCD 063) 

 Đức hiệu thứ 6: “Thế gian giải” 

Chữ “Thế gian” ở chỗ này: “Thế”  vốn dĩ là nói 

thời gian. Trung Quốc thời xưa 30 năm gọi một đời, 

cho  nên  cái  “thế”  này  có  3  cái  mười,  biểu  thị  cái  ý 

này, đó là nói thời gian ;  “Gian”  là nói không gian, có 

lúc  cũng  gọi  là  thế  giới.  “Giới”  là  giới  hạn  cùng  ý 

nghĩa của “Gian” là như nhau. 

Ngay chỗ này nói “Thế gian” không chỉ là chỉ 

có “Hữu tình thế gian” chúng ta, mà thông thường là 

chỉ loại chúng sanh. 

 Loại thứ nhất gọi là “Hữu tình thế gian”.  

Là  nói  chúng  sanh  có  tình  thức  trong  sáu  cõi, 

dùng lời hiện đại mà nói chính là động vật; 

 Loại thứ hai gọi là “Khí thế gian”.  

Khí thế gian là thực vật, khoáng vật, cho đến vố 

số hiện tượng của đại tự nhiên, là hoàn cảnh đời sống 

của chúng ta. 

 Loại thứ ba gọi là “Trí chánh giác thế gian”.  

Trí  tuệ,  chánh  giác  thế  gian,  thông  thường  chỉ 

61 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





Thanh  văn,  Duyên  Giác,  Bồ  Tát,  Phật,  đều  bao  gồm 

trong loại này. “Thế gian giác”. 

 “Giải”   là  ý  nghĩa  thông  suốt.  Hay  nói  cách 

khác họ đối với cả thảy vũ trụ nhân sanh họ đều có 

thể  thông  đạt  tường  tận  mới  có  được  cái  đức  hiệu 

này, cũng gọi là toàn tri toàn năng mà thông thường 

như  trong  các  tôn  giáo  nói,  không  gì  không  biết, 

không gì không thể. 

Khoa  học  gia  cận  đại,  phương  hướng  nghiên 

cứu  của  họ  đi  đến  hai  cực:  Một  loại  là  cực  lớn,  vô 

cùng lớn, đó là nghiên cứu thái không vật lý; Ngoài 

ra một loại nghiên cứu vô cùng nhỏ, gọi là lượng tử 

lực  tử,  nghiên  cứu nguyên  tử, điện  tử,  hạt  tử.  Đó  là 

khoa học kỹ thuật hướng đến hai cực để phát triển. 

Phật  tường  tận  đối  với  tất  cả,  không  thứ  nào 

không  tường  tận,  trong  khi  trên  thực  tế  cái  mà  nhà 

khoa  học  biết  là  rất  có  hạn.  Chúng  ta  đọc  được  ở 

trong  “Kinh  Hoa  Nghiêm”,  Thiện  Tài  Đồng  tử  vào 

trong lỗ chân lông Bồ Tát Phổ Hiền, lỗ chân lông là 

rất nhỏ, Thiện Tài Đồng tử vào trong lỗ chân lông Bồ 

Tát  Phổ  Hiền,  kỳ  thật  lỗ  chân  lông  của  Bồ  Tát  Phổ 

Hiền cùng lỗ chân lông của chúng ta không hề khác 

nhau, việc này cần  phải  nên biết. Thiện  Tài,  Ngài ở 

trong  đó  quan  sát  được,  vô  lượng  vô  biên  công  đức 

tạng.  Các  vị  phải  nên  biết,  Bồ  Tát  như  vậy,  chúng 

62 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



sanh  cũng  là  như  vậy,  chúng  ta  cũng  là  như  vậy. 

Nhưng cái cảnh giới này nhà khoa học không cách gì 

chứng đắc, họ chỉ có thể xem thấy biểu thị bên ngoài 

cực kỳ vi tế của hạt tử, họ không thể hiểu rõ nội hàm 

của  nó.  Cho nên  nếu  như  chúng ta  dùng  lời  của  Âu 

Dương  Cảnh  Vô  để  nói  thì  không  luận  hai  phương 

diện này từ lớn từ nhỏ mà nghiên cứu, khoa học gia 

đều không đạt được kết quả chân thật. 

Có  thể  thấy  được  trí  tuệ  viên  mãn,  đức  năng 

chân thật là trong tự tánh chúng ta vốn dĩ đầy đủ. Hay 

nói cách khác, chúng ta vốn dĩ không gì không biết, 

không gì không thể, nhưng hiện tại tại vì sao thành ra 

đáng thương như thế này? Biến thành không biết thứ 

gì,  không  thể  được  thứ  gì,  hơn  nữa  vẫn  còn  không 

biết hổ thẹn. Đại sư Hoằng Nhất đã từng nói qua hai 

câu  nói  “Hổ  thẹn”.  Đó  là  đến  ông  lúc  cuối  đời  làm 

một tổng kiểm thảo, tổng phản tỉnh, ngay trong một 

đời này, ông nói  “Nhất sự vô thành, nhân tiệm lão” , 

nghĩa là ngay trong một đời này chưa thành tựu được 

một việc nào thì người đã già rồi. Ông lại nói một câu 

 “Nhất văn bất trực hà tiêu thuyết”, đó là phê bình giá 

trị  ngay  trong  một  đời  của  chính  mình,  không  đáng 

một  xu.  Vậy  thì  còn  có  gì  để  đáng  nói  nữa  hay 

không? Hàm nghĩa của 2 câu này rất sâu, nếu chúng 

ta từ cạn mà nhìn là Đại sư Ngài phản tỉnh giác ngộ, 

cũng là nhắc nhở chúng ta cảnh giác. Còn từ chỗ sâu 

mà nói thực tế mà nói là cùng tương ưng với lý “Nhị 

63 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





không”. Chính là trên “Kinh Bát Nhã” nói với chúng 

ta  “Tam  tâm  bất  khả  đắc,  chư  pháp  vô  sở  hữu”13. 

Chúng ta tỉ mỉ từ chỗ sâu mà thể hội mới có thể có 

chút thể hội ý cảnh của lão pháp sư. 

Hiểu rõ cái chân tướng sự thật này chúng ta cần 

phải nỗ lực phản tỉnh, tỉ mỉ mà suy ngẫm, chúng ta ở 

ngay trong một đời này, ngày tháng này phải nên làm 

thế nào để đột phá, làm thể nào để vượt qua, làm thế 

nào để đời này qua được có ý nghĩa, có giá trị? Ở trên 

kinh Phật thường hay khuyên chúng ta tích công bồi 

đức, đó là người giác ngộ, sống có ý nghĩa có giá trị. 

Bạn  ở  ngay  trong  cảnh  giới  “Bất  khả  đắc”,  “Vô  sở 

hữu”, có thể tích lũy được công đức, nhưng cũng có 

thể tích luỹ tội nghiệp. Một niệm giác thì bạn tích lũy 

là công đức, một niệm mê thì bạn tích luỹ tội nghiệp. 

Tích lũy công đức quả báo ở ba đường thiện, còn tích 

luỹ tội nghiệp quả báo ở ba đường ác. Ba đường thiện 

cùng ba đường ác cũng là không vô sở hữu, cũng là 

liễu bất khả đắc, chẳng qua là tướng có lý không. Cho 

nên nếu bạn muốn hỏi hoàn cảnh hiện tiền của chúng 

ta là có hay là không? Nếu như bạn cho rằng có thì tất 

cả  đều  có,  nếu  bạn  cho  là  không  thì  vạn  pháp  đều 

không.  Thế  nhưng  bạn  phải  biết  được  chân  tướng, 

“Không”  cùng  “Có”  là  một,  không  phải  là  hai.  Cho 

nên  trên  “Tâm  Kinh”  đã  nói:   “Sắc  tức  thị  không, 

 không  tức  thị  sắc,  sắc  bất  dị  không,  không  bất  dị 

 sắc”  14, đây mới nói rõ chân tướng sự thật. 

64 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Nếu  như  bạn  tích  lũy  là  tội  nghiệp,  bạn  nhất 

định  chịu  khổ  báo  của  ba  đường,  cái  khổ  báo  này 

cũng giống như trong giấc mộng vậy, giống như bạn 

nằm  thấy  ác  mộng,  như  bạn  đang  chịu  khổ  não  cực 

hình ở trong mộng, khiếp sợ cực lớn, bạn giật mình 

tỉnh  giấc  sợ  đến  toàn  thân  ướt  đẫm  mồ  hôi.  Nhưng 

thời gian nằm mộng này ngắn còn nếu như bạn phải 

đọa  vào  ba  đường,  thời  gian  đó  rất  dài.  Trên  “Kinh 

Địa Tạng” đã nói “Vô số kiếp” bạn phải chịu dày vò 

của khổ nạn, đó là do bạn một niệm bất thiện. Bạn ở 

ngay trong đời sống thường ngày tích luỹ tội nghiệp, 

người như vậy, chính là kẻ đáng thương mà chúng ta 

thường  đọc  thấy  trên  kinh  điển  Thế  Tôn  gọi  người 

như vậy là kẻ đáng thương. 

Còn  người  giác  ngộ,  họ  sẽ  biết  vận  dụng  cơ 

duyên, đoạn tất cả ác, tu tất cả thiện, có thể đem cảnh 

giới  của  chính  mình  không  ngừng  nâng  lên  cao,  ở 

trên kinh Phật tán thán đối với họ, họ nhận quả báo 

thiện, hơn nữa quả báo này càng ngày càng thù thắng, 

càng ngày càng không thể nghĩ bàn, từ phước báo của 

trời  người,  nâng  lên  đến  tứ  thánh  trong  mười  pháp 

giới, rồi tiếp tục nâng lên đến cùng chư Phật Bồ Tát 

không  hề  khác  biệt.  Những  việc  này  đều  ở  ngay 

khoảng một niệm hiện tiền, vấn đề là ở chính mình có 

biết hay không. 

Vậy nếu bạn muốn hỏi: “Tôi hiện tại thật không 

65 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





biết  thì  phải  làm  sao?  Tôi  rất  muốn  học  nhưng  lại 

không biết?” Chỉ cần bạn có một cái tâm chân thành, 

tâm khẩn thiết muốn cầu thì bạn liền có thể được độ. 

Đây chính là nhà Phật đã nói  “Phật thị môn trung, bất 

 xả  nhất  nhân”,  bạn  quyết  định  có  thể  được  độ.  Vậy 

bạn  phải  nên  học  bằng  cách  nào?  “Y  giáo  phụng 

hành”, bạn liền có thể thành tựu. Y theo giáo huấn mà 

trên kinh điển Phật đã dạy, chăm chỉ nỗ lực mà làm, 

liền có thể được quả báo thù thắng, dần dần, dần dần 

đối  với  tất  cả  sự  lý  nhân  quả  thế  gian,  từ  từ  liền  sẽ 

tường  tận.  Việc  này  ở  trong  Phật  pháp  gọi  là  “Tiệm 

ngộ”. 

“Ngộ” có “Tiệm ngộ”, có “Đốn ngộ”. Đốn ngộ 

khó, còn tiệm ngộ mỗi một người chúng ta đều có thể 

làm  đến  được,  đó  chính  là  giải  hành  có  thể  tương 

ưng, giải giúp cho bạn hành, hành giúp cho bạn giải, 

mãi  đến  cứu  cánh  viên  mãn.  Viên  mãn  mới  gọi  là 

“Thế gian giải”. Đức hiệu phía sau “Vô thượng sĩ”. 

 Đức hiệu thứ 7: “Vô thượng sĩ” 

“Sĩ” là người đi học. Nếu dùng lời hiện tại để 

nói  chính  là  phần  tử  tri  thức.  Ở  xã  hội  Trung  Quốc 

thời xưa địa vị này rất cao, được xã hội đại chúng tôn 

kính. Xã hội Trung Quốc thời xưa có Sĩ, Nông, Công, 

Thương  khác  biệt.  Ở  Ấn  Độ  có  Sát  Đế  Lợi,  Bà  La 

Môn, Phệ Xá, Thủ Đà La. Thế nhưng Trung Quốc đối 

66 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



với quan niệm giai cấp, không hề chấp trước sâu dầy 

như  Ấn  Độ,  cho nên  Phật  pháp  Đại  thừa  đến  Trung 

Quốc rất dễ dàng được người Trung Quốc tiếp nhận, 

người Trung Quốc có thể lý giải với mối quan hệ này. 

Thích Ca Mâu Ni Phật và học trò của Ngài có 

thể nói mỗi mỗi đều là có phẩm đức cao thượng. Thế 

nhưng đời sống của họ rất đơn giản, đối với đời sống 

vật  chất,  đối  với  danh  vọng  lợi  dưỡng  của  thế  gian, 

họ hoàn toàn xả bỏ hết, thực hành chế độ khất thực, 

ôm bát xin ăn. Nhưng họ không phải là ăn xin thông 

thường, mà họ là người có học vấn, có đạo hạnh, cho 

nên gọi họ là “Khất sĩ”. Trí tuệ cao hơn trong phần tử 

tri  thức,  đức  hạnh  rộng,  không  có  người  nào  có  thể 

siêu vượt hơn Phật đà, cho nên chúng ta tôn xưng đối 

với  Phật  Đà  gọi  là  “Vô  Thượng  Sĩ”,  cũng  chính  là 

nếu dùng lời hiện tại mà nói là phần tử tri thức không 

thể vượt qua được họ, trong phần tử tri thức họ là trí 

cao vô thượng. 

Phật  Đà  có  cảm  thấy  kiêu  ngạo  hay  không? 

Không  có!  Tại  gì  sao  không  có?  Phật  thấy  tất  cả 

chúng sanh trí tuệ đức năng không hề khác với Ngài, 

Ngài xưng là Vô Thượng Sĩ, thực tế tất cả chúng sanh 

nếu  từ  nơi  tự  tánh  mà  nói  có  ai  không  phải  là  Vô 


Thượng  Sĩ  chứ?  Đều  là  vậy.  Nhưng  ngày  nay  đức 

hiệu này của chúng ta mất hết. Vì sao? Chân thật bởi 

vì  chúng  ta  có  2  loại  phiền  não  nên  chướng  ngại. 

67 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





Phiền não chướng ngại giác tánh của chúng ta; Ngoài 

phiền não chướng còn có một Sở tri chướng. Đại Niết 

Bàn,  Đại  Bồ  đề  vốn  đủ  trong  tự  tánh  của  chúng  ta 

nhưng  liền  bị  2  loại  này  chướng  ngại  mất.  Phật  nói 

với  chúng  ta  2  loại  chướng  ngại  này  không  phải  là 

thật, là hư vọng, chỉ cần đem 2 loại chướng ngại này 

buông bỏ thì trí tuệ đức năng trong tự tánh của chúng 

ta liền hiện tiền, thế là đức hiệu “Vô thượng sĩ” của 

chúng  ta  cũng  tự  nhiên  liền  đầy  đủ.  Những  thứ  này 

đều phải nhờ vào sự chăm chỉ nỗ lực đoạn phiền não 

ngay hiện tiền của chúng ta. 

Đoạn phiền não cũng chính là đoạn ác tu thiện. 

Mục đích của đoạn ác tu thiện là hồi phục tánh đức 

của tự tánh chúng ta. Mười hiệu trên quả địa Như Lai 

chính  là  tánh  đức.  Đức  hiệu  tiếp  theo  gọi  là  “Điều 

ngự trượng phu”. 

 Đức hiệu thứ 8: “Điều ngự trượng phu” 

“Trượng  phu”.  Trước  tiên  chúng  ta  nói  về  hai 

chữ  “trượng  phu”  này,  hai  chữ  này  ở  vào  thời  xưa 

Trung Quốc cùng hai chữ anh hùng là tương đồng như 

nhau, đại trượng phu chính là đại anh hùng, cho nên 

trượng  phu  ở  chỗ  này  không  có  phân  nam  nữ,  cũng 

không có phân già trẻ, đây là từ trên tánh đức mà nói. 

Người  khác  không  làm  được  việc  này  nhưng  bạn  có 

thể  làm  được,  đó  gọi  là  đại  trượng  phu.  Trong  kinh 

68 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



điển Phật cũng nói cho chúng ta nghe rất rõ ràng, quan 

trọng vẫn là phải thân cận minh sư, tu tích thiện pháp 

thành tựu phẩm đức học vấn của chính mình. 

“Điều ngự”: Hai chữ “điều ngự” bên trên đây, 

thực tế nói điều ngự là nói hiệu quả. “Điều” là điều 

tâm,  trong  tâm  chúng  ta  vọng  tưởng  tạp  niệm  rất 

nhiều, làm thế nào có thể điều hoà? Đem vọng tưởng 

tạp  niệm  từ  bỏ ;  “Ngự”  là  khống  ngự,  khống  chế, 

khống chế hành vi của chúng ta, không để thân khẩu 

tạo ác nghiệp, đó gọi là ngự. 

Cho  nên  “Điều  tâm  ngự  hạnh”  ở  chỗ  này  nhà 

Phật gọi là chân thật tu hành. Nếu như bạn hiểu được 

nguyên  lý  này  thì  công  phu  tu  học  của  bạn  đương 

nhiên  có  lực.  Ngày  nay  công  phu  tu  học  của  bạn 

không có lực, vì bạn không biết được cách điều tâm, 

bạn không biết được khống chế hành vi của bạn, cho 

nên bạn không thể gọi là trượng phu. Một đại trượng 

phu họ có cái năng lực này. 

Ngày nay xã hội này chúng ta có rất nhiều người 

gọi nó là xã hội đa nguyên văn hoá, đặc biệt là ở Úc 

Châu. Úc châu trong mấy năm gần đây rất là chú trọng 

điều hoà đa nguyên văn hoá, vì gần đây chính phủ Úc 

Châu  đối  với  khu vực  quốc  gia  này  của  họ  chọn  lấy 

chính sách mở rộng, hoan nghênh người nước ngoài di 

dân đến khu vực này của họ ở. Những người mới di 

69 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





dân đến Úc châu đều là đến từ những quốc gia khác 

nhau, chủng tộc khác nhau, văn hoá khác nhau, hoàn 

cảnh  đời  sống  khác  nhau,  tín  ngưỡng  tôn  giáo  khác 

nhau. Hiện tại họ cư ngụ ở xã hội này nhưng làm thế 

nào để những người này ở trong sự khác nhau đó có 

thể  điều  hoà.  Đây  là  một  vấn  đề  trọng  đại,  vì  chỉ  có 

điều hoà mới có thể phồn vinh xã hội, hy vọng có thể 

đạt đến người mới di dân đến cùng cư dân của họ đôi 

bên có thể tôn trọng lẫn nhau, kính yêu lẫn nhau, quan 

tâm lẫn nhau, họp tác lẫn nhau, để sáng tạo xã hội tốt 

đẹp, đời sống mỹ mãn. Mục tiêu lý tưởng này vô cùng 

cao  cả, rất được đại  chúng xã hội hoan nghênh. Cho 

nên họ thường hay tổ chức những buổi luận đàm này. 

Tôi  nghe  nói  đầu  tháng  12  còn  có  một  buổi  luận  đa 

nguyên văn hoá với quy mô lớn. Có cái hoạt động này 

họ yêu cầu chúng tôi tham gia. 

Trên  thực  tế  thế  giới  hiện  tại  do  giao  thông 

thuận tiện, tin tức truyền nhanh nên chúng ta tỉ mỉ mà 

nghĩ  lại,  bất  cứ  một  cái  quốc  gia  nào,  một  khu  vực 

nào  mà  không  có  người  nước  ngoài  đến?  Đã  có  cư 

dân bên ngoài đến thì chẳng phải là hình thái của đa 

nguyên  văn  hoá  hay  sao?  Người  Úc  Châu  đem  cái 

vấn đề này chánh thức đưa ra công khai thảo luận, hy 

vọng đạt đến mục tiêu này. Kỳ thật bất cứ một quốc 

gia  khu  vực  nào,  người  lãnh  đạo  thông  minh  trí  tuệ 

đều  phải  chú  ý  đến  vấn  đề  này,  cũng  đều  rất  xem 

trọng vấn đề này. 

70 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Dùng  phương  pháp  gì  để  điều  hoà?  Loại 

phương pháp nào điều hoà có hiệu quả? Hiện tại mọi 

người đều đang thăm dò. Tôi xem thấy cái hiện tượng 

này, tôi liền lập tức thể hội được. Thể hội cái gì? Thế 

Giới Tây Phương Cực Lạc càng là khu vực đời sống 

đa nguyên văn hoá quy mô lớn, cư dân của Thế Giới 

Tây  Phương  là  đến  từ  vô  lượng  vô  biên,  người  của 

các  cõi  Phật  vãng  sanh  đi  đến  nơi  đó.  Cho  nên  nếu 

muốn nói đến bối cảnh văn hoá khác nhau, cách biệt 

của  tư  tưởng  hoàn  cảnh  đời  sống  thì  có  thể  nói  là 

không có bất cứ một nơi nào có thể so được sự phức 

tạp như Thế Giới Tây Phương Cực Lạc, vì họ đến từ 

tận hư không khắp pháp giới. Những người này đến 

Thế Giới Tây Phương Cực Lạc, làm thế nào đem đa 

nguyên biến thành nhất nguyên? Đây là chúng ta thấy 

được bản lĩnh của Phật A Di Đà, trí tuệ của Phật A Di 

Đà đáng được chúng ta học tập. 

Ngày  nay  chúng  ta  cảm  thấy  đau  đầu  với  đa 

nguyên văn hoá, không thể giải quyết, vậy bạn có nghĩ 

đến Tỳ Lô Giá Na Phật giải quyết như thế nào không? 

A Di  Đà Phật  làm thế nào để giải  quyết hay không? 

Không  còn  nghi  ngờ  gì  nữa  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ” 

cùng  “Đại  Phương  Quảng  Phật  Hoa  Nghiêm  Kinh” 

chính là giáo trình đa nguyên văn hoá quan trọng nhất. 

Nếu  bạn  muốn  giải  quyết  vấn  đề  này,  học  A  Di  Đà 

Phật, học Tỳ Lô Giá Na Như Lai thì cái vấn đề này, 

mới có thể giải quyết được cứu cánh viên mãn. 

71 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





Cho  nên  Phật  được  gọi  là  “Điều  ngự  trượng 

phu”, thật đúng với tên, không hề quá đáng chút nào. Ở 

trong pháp thế gian, không luận đoàn thể của ta lớn hay 

nhỏ, nhỏ chính là một gia đình, lớn chính là một quốc 

gia, (thậm chí đến thế giới, thế giới hiện tại  chúng ta 

vẫn  chưa  xem  thấy,  quốc  gia  chúng  ta  đã  từng  xem 

thấy)  xưa  nay  trong  và  ngoài  nước  đều  có  mấy  vị  là 

người đầy đủ trí tuệ hiền đức cao độ, họ ở ngay trong 

quần chúng liền khởi lên tác dụng điều hoà, khiến cho 

cái đoàn thể này trên dưới mới có thể đoàn kết nhất trí, 

thế là họ mới có thể kiến công lập nghiệp. Nhỏ thì gia 

đình hưng vượng, lớn thì quốc gia giàu mạnh. 

Vậy thì do đây có thể biết loại người điều hòa 

đại  chúng  là  nhân  vật  then  chốt,  rất  là  quan  trọng. 

Chúng ta phát hiện loại người này, nhất định phải tôn 

trọng đối với họ, thành tâm thành ý thỉnh giáo với họ, 

đạt  được  hiệp  trợ  của  họ  thì  có  thể  thành  tựu  đại 

công,  lập  đại  nghiệp,  có  thể  điều  ngự  tận  hư  không 

khắp pháp giới. Đó là ai vậy? Đó là Chư Phật Bồ Tát. 

 Vì  sao  Phật  Bồ  Tát  có  được  cái  bản  lĩnh  điều  hòa 

 được đại chúng này? 

Các vị đọc kỹ “Kinh Hoa Nghiêm” thì liền biết, 

nguyên  tắc  quan  trọng  nhất  ở  chỗ  này,  đó  là  dùng 

chân  thành  đối  với người, từ  bi  tiếp  vật,  chân  thành 

có thể cảm động tất cả mọi người. Tất cả chúng sanh 

72 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



cùng  đồng  một  tự  tánh,  cùng  đồng  một  Phật  tánh, 

không ai mà không cảm động, còn nếu không thể cảm 

động là lòng chân thành của chính chúng ta không đủ, 

nếu như chân thành đến cực điểm thì tự nhiên liền có 

thể cảm động tất cả chúng sanh, cho dù chúng sanh 

phiền não tập khí có nặng hơn cũng sẽ bị cảm động, 

cũng ít nhiều đều có thể nhiếp hoá được một ít. Như 

vậy đối với an định của xã hội, đối với hoà bình thế 

giới, đối với phước báo của chúng sanh, liền có được 

sự  cống  hiến.  Loại  cống  hiến  này  chính  là  tích  lũy 

công  đức  mà  trong  Phật  pháp  nói,  dùng  lời  hiện  tại 

mà nói, tích cực cống hiến mặt chánh diện. Đức hiệu 

phía sau đây là “Thiên nhân sư”. 

 Đức hiệu thứ 9: “Thiên Nhân Sư” 

“Thiên”  là  Tam  giới,  28  tầng  trời.  Thế  nhưng 

Phật  nói  trong  28  tầng  trời  này  thì  có  trời  Trường 

Thọ, Phật không hiện thân không nói pháp. Tại vì sao 

vậy? Họ không thể tiếp nhận. Cho nên Phật đem trời 

Trường Thọ xếp vào một trong tám nạn. “Nạn” là gặp 

nạn! Gặp nạn gì vậy? Cắt đứt cơ hội nghe pháp. 

Các  vị  cần  phải  nên  biết,  tất  cả  chúng  sanh 

nhân  duyên  thù  thắng  thứ  nhất  chính  là  được  nghe 

pháp. Căn tánh lanh lợi, thiện căn phước đức sâu dầy, 

nghe pháp họ có thể giác ngộ, thậm chí ở ngay trong 

một đời họ có thể chứng ngộ, vậy thì họ có thể làm 

73 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





Phật. Các vị thử nghĩ xem thù thắng dường nào. Nếu 

như  làm  lỡ  mất  đi  cái  cơ  duyên  nghe  pháp  này  của 

chúng  sanh,  hay  cắt  đứt  đi  thì  cái  tội  này  rất  nặng, 

nghiêm trọng nhất là đọa Địa Ngục A Tỳ. Ai đến nơi 

đó chịu tội? Người nào phá hoại cơ duyên nghe pháp 

của  tất  cả  chúng  sanh.  Tạo  cái  tội  này  thì  nặng,  hy 

vọng chúng ta phải ghi nhớ. Hay nói cách khác nếu 

ngược lại chúng ta giúp đỡ tất cả chúng sanh, thành 

tựu tất cả chúng sanh, có được cơ duyên nghe pháp, 

đó là cái thiện bậc nhất, không có một thiện pháp nào 

có thể so sánh được với cái thiện này. 

Hai ngày nay chúng ta có lẽ đã nghe qua cư sĩ 

Lý Mộc Nguyên nói lão cư sĩ Hồng quyên, hiến đất 

cho chúng ta xây dựng thôn Di Đà. Một tháng trước 

tôi  có  đi  thăm  ông,  ông  bị  bệnh  rất  nặng,  chúng  tôi 

xem thấy hình tướng của ông thì có được sáng nhưng 

không  giữ  được  chiều.  Chính  ông  cũng  biết  được, 

trong lòng của ông rất lo lắng, cho nên ông hy vọng 

trước  khi  ông  chết  làm  một  việc  tốt,  ông  vội  vàng 

hiến,  quyên  khu  đất  của  mình  để  làm  thôn  Di  Đà. 

Ông  thành  tâm  thành  ý  tìm  cư  sĩ  Lý,  còn  cư  sĩ  Lý 

cũng có thành ý giúp mọi người làm. Các vị phải nên 

biết, việc này không phải ông làm cho chính bản thân 

ông, vì chính ông tương lai cũng sẽ không ở trong đó 

mà là vì chúng sanh mà tạo phước, vì để mọi người 

kết pháp duyên thù thắng với A Di Đà Phật, giúp đỡ 

mọi người, thành tựu mọi người vãng sanh Thế Giới 

74 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Cực Lạc. Cái duyên này quá thù thắng, cái phước báo 

này không ai có thể so sánh được với ông, Hồng lão 

tiên  sinh  đã  phát  ra  cái  nguyện  này.  Khi  chúng  tôi 

hoằng pháp từ Úc  châu trở về, cư sĩ  Lý nói  với tôi, 

ông nghĩ đến tương lai xây dựng thôn Di Đà cần phải 

phí dụng, nhưng hiện tại vay tiền tương đối khó khăn, 

cho nên Hồng lão tiên sinh tự động đem giá đất lại hạ 

xuống một ngàn vạn so với giá ban đầu đã thoả thuận 

là hai ngàn năm trăm vạn, hiện tại là một ngàn năm 

trăm vạn, hơn nữa chỉ cần trả một ngàn vạn, ngoài ra 

còn năm trăm vạn có thể trả từ từ. 

Hồng  lão  tiên  sinh  bị  bệnh  ung  thư  cổ,  cuống 

họng đã có một cái lỗ ba năm rồi, nói chuyện không 

nghe  được  rõ.  Lần  đầu  tôi  gặp  ông, ông  nói  chuyện 

âm thanh rất nhỏ, không nghe được một lời nào, sức 

khoẻ của ông rất suy kiệt. Nhưng sau khi phát ra cái 

tâm này không bao lâu, chưa được mấy ngày, thì bác 

sĩ  xem  bệnh  cho  Hồng  lão  tiên  sinh  không  thấy  cái 

ung thư  của ông đâu hết, bác sĩ nói  với  ông sau hai 

tháng nữa thì ông hoàn toàn hồi phục, không thể nghĩ 

bàn.  Tôi  nghe  nói  vậy,  tôi  lại  đi  thăm  ông, ông  mặt 

mày sáng lạn, âm thanh dần dần rõ ràng, nói chuyện 

rất  nhiều,  ông  mỗi  một  câu,  mỗi  một  chữ,  tôi  đều 

nghe được rất rõ ràng. Ông nói tiếng Phúc Kiến, tôi 

nghe  hiểu  được,  tôi  nghe  rất  hoan  hỉ.  Tôi  đem  một 

sâu  chuỗi  tặng  cho  ông,  hôm  qua  ông  liền  có  cảm 

ứng. Hôm qua tôi lại đến thăm ông, ông đi tìm cư sĩ 

75 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





Lý Mộc Nguyên nói với cư sĩ Lý:  “Hiện tại tôi thật 

 tin tưởng” . Ông nói vốn dĩ cả đời ông đều hoài nghi, 

đều  không  tin  tưởng,  vậy  mà  ông  nói  buổi  tối  hôm 

trước ông ngủ thấy một giấc mộng, ông nói:  “Thật ra 

 không như một giấc mộng vì rõ ràng tường tận như ở 

 cảnh thật” , ông thấy có 2 người, một nam một nữ rất 

xinh  đẹp  đoan  chánh,  tướng  mạo  rất  là  xinh  xắn, 

đứng ở bên cạnh ông. Ông hỏi họ:  “Các người là ai? 

 Từ  đâu  đến  đây?”   Họ  cũng  không  trả  lời,  họ  chỉ 

khuyên  ông  phải  nhẫn  nại,  cho  dù  là  chuyện  lớn 

chuyện nhỏ đều phải nhẫn nại. Hồng tiên sinh gật gật 

đầu.  Cả  đời  Hồng  tiên  sinh  chính  là  nóng  vội,  họ 

khuyên  ông  nhẫn  nại.  Sau  đó  họ  lại  nói  với  ông: 

 “Đến  cũng  không  không,  đi  cũng  không  không” . 

Hồng  lão  tiên  sinh  nghe  rồi  liền  hiểu,  gật  gật  đầu. 

Ông lại hỏi họ từ đâu đến, họ nói hai người họ là do 

Ngọc Hoàng Đại Đế phái đến để chăm sóc ông. 

Chúng ta giảng trên “Kinh Hoa Nghiêm”, cũng 

vừa lúc giảng đến 33 tầng trời, Ngọc Hoàng Đại Đế 

chính là Thiên chủ của 33 tầng trời, cảm ứng đạo giao 

không thể nghĩ bàn. Hồng lão cư sĩ nói:  “Tôi 80 tuổi 

 rồi, tuyệt đối không có nói vọng ngữ” . Việc này đích 

thực là sự thật, ông rất có lòng tin, sẽ xem thấy thôn 

Di Đà viên  mãn thành tựu, ông có lòng tin, hiện  tại 

sức khoẻ càng ngày càng tốt hơn. Tôi nghe nói sáng 

sớm  ông  còn  xuống  lầu  vận  động,  việc  này  làm  cho 

chúng ta xem thấy tăng thêm lòng tin. 

76 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Phật  Đà  không  chỉ  là  thầy  của  nhân  gian  mà 

cũng  là  thầy  của  chư  Thiên  cho  nên  gọi  là  “Thiên, 

Nhân, Sư”. 

Hiện tại người thế gian  chúng ta đối  với thầy, 

lòng  tôn  kính rất  tan  nhạt,  thế  nhưng  chư  Thiên  tôn 

kính đối với thầy tuyệt nhiên không hề giảm ít. Tại vì 

sao  vậy?  Họ  có  trí  tuệ,  họ  đối  với  tất  cả  sự  lý  thấy 

được rõ ràng hơn chúng ta, thấy được rộng hơn so với 

chúng  ta.  Đối  với  chúng  ta  khi  khởi  lên  một  tâm 

thiện, làm một việc thiện như vậy, Chư Phật, Bồ Tát, 

Thiên long, Thiện thần liền cảm ứng rõ ràng đến giúp 

đỡ chúng ta, giống như loại cảm ứng của Hồng lão cư 

sĩ. Chúng ta thấy được rất nhiều, mỗi nơi mỗi chỗ đều 

có,  chỉ  cần  chúng  ta  phát  ra  là  chân  tâm,  vì  chúng 

sanh,  vì  xã  hội,  vì Phật  pháp,  tự  nhiên  liền  cảm  ứng 

được chư Phật hộ niệm, Long Thiên thiện thần hộ vệ. 

Cho  nên  chư  Phật  Bồ  Tát,  đích  thực  là  tấm 

gương tốt  cho tất cả chúng sanh chín pháp giới, mô 

phạm của tất cả chúng sanh, đó gọi là sư. Ngày nay 

chúng ta tu học Phật pháp, tổng cương mục tu tập của 

chúng ta là  “Học vi nhân sư, hành vi thế phạm” . Hai 

câu nói này phải thường ghi nhớ, chúng ta khởi tâm 

động niệm, lời nói việc làm, có thể vì thế gian làm ra 

tấm gương tốt hay  không? Đây là điều  mà  chúng ta 

phải sâu sắc kiểm điểm, nếu như không thể làm tấm 

gương  tốt  cho  chúng  sanh  thì  nhất  định  không  thể 

77 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





làm, còn nếu như có thể làm tấm gương tốt cho chúng 

sanh  thì  chúng  ta  phải  nên  làm,  không  nên  do  dự, 

không nên hoài nghi. 

Trên kinh nói rất hay  “Nghi là chướng ngại lớn 

 nhất của Bồ Tát”,  Bồ Tát có thể thành Phật chính là 

không  hoài  nghi,  không  xen  tạp,  không  gián  đoạn. 

Ngày ngày chúng ta đang hô to, đang nhắc nhở đồng 

tu đối với giáo huấn của Phật ở trên kinh có chân thật 

không  hoài  nghi  hay  không,  chân  thật  lý  giải  hay 

không? Chúng ta có làm được hay không? Chăm chỉ 

nỗ  lực  mà  học  tập,  chỉ  cần  chân  thật  tu  học  thì  quả 

báo thù thắng giống y như trên kinh đã nói một chút 

cũng không sai. 


****** 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

78 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

(VCD 064) 

 Đức hiệu sau cùng là “Phật” .  

Cái  chữ  này  mọi  người  nghe  rất  nhiều.  Phật  là 

lược dịch của Phật Đà, ý nghĩa của nó là trí tuệ, là giác 

ngộ.  Trong  trí  tuệ  có  nói  3  loại:  “Nhất  thiết  trí,  Đạo 

chủng trí, Nhất thiết chủng trí”, ba loại trí tuệ viên mãn 

đầy đủ. “Trí” là thể, “Giác” là dụng. Nếu họ có thể tự 

giác, có thể giúp đỡ người khác giác ngộ, làm đến được 

ta và người viên mãn giác ngộ, mới được gọi là Phật. 

Trong đây nói đến tự, tha viên mãn giác ngộ. 

Có  một  số  đồng  tu  khởi  lên  nghi  hoặc  rằng: 

 “Phật giúp chúng ta giác ngộ, hiện tại chúng ta vẫn 

 chưa giác ngộ, vậy vì sao Ngài đã thành Phật rồi?”  

Các vị phải nên biết, giác tâm ý nghĩa viên mãn, vốn 

dĩ giáo hoá người khác chính là giúp chính mình giác 

ngộ,  chính  mình  giác  ngộ  viên  mãn  rồi  chính  là  tự 

hành hoá tha viên  mãn. Do đây có thể biết nếu như 

bạn không phát tâm giác ngộ người khác, bạn chính 

mình  giác  ngộ  thì  không  thể  được  viên  mãn.  Đây 

chính  là  người  xưa  thường  nói:   “Giáo  học  tương 

 trưởng, sư chất đạo hợp”  15. Thầy giáo giúp cho học 

trò,  học  trò  cũng  tương  trợ  thầy  giáo.  Cho  nên  giáo 

học thực tế mà nói là giúp nhau thành tựu, lợi ích vô 

biên.  Không  chỉ  là  thầy  giáo  dạy  học  trò,  cho  nên 

không  một  vị  Bồ  Tát  nào  không  nhiệt  tâm  đi  giảng 

79 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





kinh nói pháp giáo hoá chúng sanh? Bạn muốn hỏi họ 

tại  vì  sao  vậy?  Trên  thực  tế  vì  để  tự  giác.  Tự  giác, 

giác tha là một sự việc, không phải là hai việc, không 

chịu phát tâm giúp người khác, thì chính mình không 

cách gì  giác ngộ viên mãn. Cái  đạo lý này chúng ta 

nhất định phải hiểu. Vậy đến lúc nào thì bạn đi giúp 

người khác mà không liên can với chính mình? Thì là 

lúc bạn thành Phật rồi. Sau khi thành Phật gọi là thừa 

nguyện  tái  sanh,  vì  họ  chính  mình  tự  giác  đã  viên 

mãn rồi, vào lúc đó giúp đỡ tất cả chúng sanh thuần 

tuý là giác tha, trong đây không có tự giác. Còn Bồ 

Tát từ Sơ tín vị đến Đẳng giác, giác tha đều là vì tự 

giác, đến Bồ Tát Đẳng giác vẫn là như vậy. Vậy thì 

do đây có thể biết, bạn chân thật  muốn tự giác viên 

mãn, không thể không nhiệt tâm dạy họ. 

Trong quả báo Phật cũng nói với chúng ta bố thí 

tài thì được tiền tài, bạn phát tài. Ngày nay chúng ta 

xem  thấy  trong  xã  hội  có  bao  nhiêu  đại  phú  trưởng 

giả,  tuổi  tác  tuy  không  lớn,  chỉ  có  hai  ba  mươi  tuổi, 

vẫn chưa đến bốn mươi mà tài sản ức vạn, mà tài sản 

này tuyệt nhiên không phải là tiền nhân lưu lại cho họ, 

là  chính  họ  sáng  nghiệp  mà  thành  tựu.  Thế  nhưng 

những người hơn họ, người tài năng hơn họ rất nhiều, 

người  cùng  làm  nghề  nghiệp  giống  như  họ  cũng 

không ít, nhưng tại vì sao những người này họ có thể 

phát đạt? Còn người khác không thể phát đạt, thậm chí 

đến mức còn bị đào thải. Nguyên nhân này do đâu? Là 

80 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



do trong mạng của  họ có,  còn người kia trong  mạng 

không có, cho nên họ từ bất kỳ nơi một nghề nghiệp 

đều thành công, việc họ dùng trí tuệ năng lực của họ 

thì  đó  đều  chỉ  là  tăng  thượng  duyên,  còn  nếu  như 

không  có  nhân  mà  chỉ  riêng  có  duyên  không  thể  kết 

quả. Quả báo hiện tiền nhất định là nhân cùng duyên 

kết hợp, mới biến hiện ra quả báo. Nhân là gì vậy? Do 

đời trước tu tài bố thí thì ngay đời này được tiền của. 

Đời trước tu tài bố thí nhiều rồi nên gọi là trong mạng 

họ có, không luận họ từ nơi một nghề nghiệp nào, họ 

đều kiếm được ra tiền. Nếu như đời trước không có tu 

tài bố thí, thì dù cho bạn từ nơi bất cứ nghề nghiệp nào 

bạn đều không kiếm được tiền, vì trong mạng không 

có. Người hiểu được cái đạo lý này không nhiều, nên 

hiện tại thông thường người trẻ tuổi trên thế giới xem 

thấy  một người nào đó thành công thì liền đi nghiên 

cứu xem họ làm thế nào thành công, rồi cố gắng mà 

học tập với họ, dù học được có giống hơn, giống được 

đến 100% cũng không kiếm được ra tiền. Do nguyên 

nhân gì vậy? Trong mạng không có thì làm gì có thể 

học  ra  được?  Cho  nên  nếu  bạn  mong  muốn  phát  tài, 

Phật dạy chúng ta phải tu tài bố thí; bạn hy vọng được 

thông  minh  trí  tuệ  thì  bạn  phải  tu  pháp  bố  thí;  còn 

mong muốn khoẻ mạnh sống lâu, bạn phải tu vô úy bố 

thí. Còn như bạn không chịu tu nhân thì bạn làm gì có 

được quả báo. 

Phật  nói  với  chúng  ta  đó  là  chân  thật,  đó  là 

81 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





chánh pháp. Không thể nói chúng ta cầu Phật thì Phật 

có thể bảo hộ chúng ta thăng quan phát tài, không hề 

có đạo lý này. Nếu như  bạn cầu Phật, Phật  liền bảo 

hộ bạn thì  chẳng phải  là đã đem định luật  nhân quả 

đánh đổ mất rồi, Phật cũng không có năng lực đánh 

đổ được  định luật  nhân quả.  Năng  lực  của  Phật  dạy 

chúng ta tu nhân chứng quả, đó gọi là   “Trồng nhân 

 thiện,  được  thiện  quả” .  Đây  là  lời  Phật  nói,  Phật 

không  gạt  người,  lời  Phật  nói  mỗi  câu  đều  là  chân 

thật. Nếu như người đã được thiện quả, thông đạt cái 

đạo lý này, lại chịu tu bố thí, vậy phước báo của họ sẽ 

rất  lớn,  càng  ngày  càng  thù  thắng,  không  chỉ  phước 

báo một đời này họ hưởng không hết, phước báo đời 

đời kiếp kiếp cũng hưởng không hết. 

Thế nhưng người trồng phước chân thật mới có 

được phước báo. Người không có phước báo,  muốn 

trồng  phước,  nhưng  trồng  sai  chỗ,  tương  lai  bạn  sẽ 

thất vọng vì không có kết quả. Tại sao thế? Nhà Phật 

gọi  là  “Phước  điền”,  như  chúng  ta  trồng  lúa  vậy, 

trồng  vào  trong  đất  ruộng,  khoảng  đất  đó  phì  nhiêu, 

ánh mặt trời lượng nước đều rất đầy đủ, sau khi bạn 

gieo  hạt  giống  xuống,  lớn  lên  rất  tốt.  Còn  nếu  như 

trồng vào trong cát, trồng ở trên đá cuội, thì hạt giống 

mục nát cũng không thể nẩy được mầm. Cho nên bạn 

phải nhận biết phước điền, bạn mới có thể chân thật 

trồng được phước. Nếu như không phải phước điền, 

bạn đến nơi đó trồng phước, tương lai bạn sẽ rất thất 

82 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



vọng, không có được kết quả. 

 Cái gì là phước điền chân thật? 

Nơi đó chân thật có người tu hành, chân thật có 

người chứng quả ở nơi đó. 

Chúng  ta  xem  thấy  phát  tâm  của  lão  cư  sĩ 

Hồng, ta liền biết được tương lai sau khi thôn Di Đà 

này  xây  dựng  xong,  ở  trong  đây  nhất  định  có  rất 

nhiều người ở ngay tại nơi đây niệm Phật vãng sanh 

bất thoái thành Phật, đó là phước điền chân thật, cho 

nên ông mới có được công đức lớn đến như vậy, có 

được  cảm  ứng  không  thể  nghĩ  bàn  như  vậy,  nếu 

không mà nói thì không thể nào. 

Ở trên kinh Phật nói với chúng ta, Ngài nói tôn 

giả Ca Nặc Ca ở trong vô lượng kiếp trước đã từng 

cúng dường một vị Bích Chi Phật một bát cơm, đó là 

Ngài gặp được người chân thật tu hành, khi vị này ra 

ngoài  khất  thực.  Chúng  ta  biết  Bích  Chi  Phật  nửa 

tháng  đi  ra  ngoài  khất  thực  một  lần,  nên  ông  có  cơ 

hội gặp được, ông đã dùng tâm chân thành tâm cung 

kính cúng dường một bát cơm này. Phật nói quả báo 

mà ông có được là gì vậy? 90 ức kiếp không bị quả 

báo bần cùng. Chúng ta tin tưởng lời của Phật là lời 

thật không hư dối. 

Trong đây hiển thị cho chúng ta một đại đạo lý, 

83 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





đó chính là chúng ta tu phước không nên hoài nghi, 

không  nên  do  dự,  phải  quả  cảm,  phải  nhận  biết  rõ 

ràng, nắm chặt lấy cơ hội, cơ hội qua rồi sẽ không tìm 

được  nữa,  đó  chính  là  người  có  phước.  Bạn  có  thể 

nắm  lấy  cơ  hội,  không  nên  đi  nghĩ  tưởng  xằng  bậy 

rằng:  “Việc  này  rốt  cuộc  thì  có  phước  báo  gì  hay 

không? Phước báo này rốt cuộc là được bao lớn? Ta 

phải  nên  làm  bằng  cách  nào?”  Bạn  ở  nơi  đó  nghĩ 

tưởng ngớ ngẩn, thì cho dù có bố thí,  phước báo sẽ 

rất có hạn. Cho nên đem tất cả vọng tưởng, phân biệt, 

chấp trước vứt hết, dùng tâm chân thành cung kính để 

tu bố thí. Đây là Phật dạy cho chúng ta, phàm hễ việc 

gì cũng đều có lý do, đều có nhân quả, chúng ta phải 

chú trọng. Cho nên Phật gọi là “Trí giác viên mãn”. 

 Một danh hiệu sau cùng gọi là “Thế Tôn” .  

Đầy đủ mười loại đức hiệu phía trên, được thế 

xuất thế gian tất cả đại chúng tôn kính, nên gọi là Thế 

Tôn. Cho nên Thế Tôn là một tổng hiệu, phía trước là 

biệt  hiệu,  mỗi  một  danh  hiệu,  đều  là  hiển  thị  trí  tuệ 

đức năng vốn đủ trong tự tánh. Mười hiệu này ở trong 

Phật  pháp  là  thuộc  về  thường  thức  phổ  thông  của 

Phật giáo, mỗi một đức hiệu ý nghĩa của nó, chúng ta 

nhất định phải tường tận, phải rõ ràng. Lại xem tiếp 

đoạn kinh văn phía sau. 

CHÁNH KINH: “Tại thế giáo thọ, tứ thập nhị kiếp. 

Thời vi  chư thiên, cập thế nhân dân, thuyết  kinh 

84 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



giảng đạo”. 

 [Dịch  nghĩa:Trụ  thế  giáo  hóa  trong  bốn  mươi  hai 

 kiếp. Khi ấy, đức Phật vì chư thiên và người đời nói 

 kinh giảng đạo] 

Phật Bồ Tát thị hiện ở thế gian để làm gì? Chính 

là  làm  cái  việc  “Thuyết  kinh  giảng  đạo”  này.  Các  vị 

phải ghi nhớ, đây là chư Phật Bồ Tát thị hiện xuất gia, 

xuất gia thì làm cái việc này, không phải việc nào khác, 

làm những việc khác thì sai rồi, không phải công việc 

mà bổn phận của bạn làm. Cho nên chúng ta giới thiệu 

Phật pháp đối với sơ học thường nói  “Phật giáo là giáo 

 dục  của  Phật  đà,  là  giáo  dục  chí  thiện  viên  mãn  của 

 Phật đà đối với chúng sanh chín pháp giới” . Phật Bồ 

Tát ứng hoá ở thế gian, họ ở xã hội là địa vị gì vậy? Họ 

đóng vai trò gì trong phần diễn xuất này vậy? Nếu dùng 

lời hiện đại mà nói thì họ là một nhóm người làm công 

tác nghĩa vụ giáo dục xã hội. 

Ngày nay chúng ta cũng xuất gia, làm đệ tử của 

Phật, chúng ta có nhận thức rõ chức trách của người 

xuất  gia  là  gì  không?  Người  xuất  gia  phải  nên  làm 

những  việc  gì?  Chính  là   “Vi  chư  thiên  cập  thế  nhân 

 dân  thuyết  kinh  giảng  đạo” .  Cái  bạn  làm  là  những 

việc này, những việc khác không liên quan gì với bạn. 

 Hiện tại có một số người đem mục đích xuất gia làm 

 sai đi, điên đảo. 

85 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





Sau  khi  xuất  gia  đi  làm  một  số  sự  nghiệp  từ 

thiện  xã  hội,  cũng  nhận  được  tán  thán  của  xã  hội, 

khen thưởng của chính phủ. Đây là thời hiện đại, nếu 

như vào thời xưa tôi tin tưởng quyết định không phải 

là hiện tượng này. Bạn xuất gia, người ta gọi bạn là 

pháp sư, “sư” là gì vậy? Là thầy của trời người, bạn 

là thầy giáo, nên gọi bạn là sư. “Sư”, bạn có dạy học 

hay không? Bạn có lên lớp không? Nếu bạn không có 

dạy học, không có lên lớp, mà người ta vẫn gọi bạn là 

thầy,  bạn  thử  nghĩ  lại  xem  bạn  cảm  thấy  thế  nào? 

Không  đúng  với  sự  thật!  Nếu  như  làm  công  tác  từ 

thiện cứu tế xã hội thì không cần phải thân phận xuất 

gia,  thân  phận  tại  gia  cũng  được.  Người  xuất  gia 

không thể làm việc này. 

 Tại vì sao người xuất gia không thể làm những việc 

 từ thiện? 

Người xuất gia không có tiền. Thích Ca Mâu Ni 

Phật thị hiện cho chúng ta xem ba y một bát, không 

có  bất  cứ  thứ  gì,  nếu  y  phục  của  Ngài  bố  thí  cho 

người  khác  thì  Ngài  không  có  y  phục  mặc,  Ngài 

không dễ gì hoá duyên được một bát cơm, bố thí cho 

người khác, vậy thì ngày đó phải nhịn đói không có 

cơm  ăn.  Cho  nên  công  tác  từ  thiện  cứu  tế  xã  hội  là 

những đại phú trưởng giả, họ học trò tại gia của Phật, 

những việc này là do họ làm. Phật không làm những 

việc  này,  Phật  thị  hiện  cho  chúng  ta  “Nhiều  việc 

86 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



không  bằng  ít  việc,  ít  việc  không  bằng  không  việc 

gì”, những việc khác đều buông bỏ. Phật dạy chúng 

ta  chỉ  làm  một  sự  việc,  vì  tất  cả  chúng  sanh  giảng 

kinh nói pháp. Chúng ta chỉ làm việc này, ngoài việc 

này ra đều không phải là việc chúng ta làm. Ngay cả 

đến  việc  thành  lập  một  Phật  Học  Viện  thì  sự  việc 

hành  chánh  trong  Phật  Học  Viện  thành  thật  mà  nói 

cũng  không  nên  để  người  xuất  gia  làm,  người  xuất 

gia làm giáo viên. Các vị muốn học bộ kinh luận nào, 

tôi sẽ khai giáo trình này cho bạn, giảng bộ kinh này 

cho  bạn  nghe,  những  việc  khác  không  nghe  không 

hỏi. Đây là sự việc trong bổn phận của người xuất gia 

chúng ta, việc trong bổn phận thì nhất định phải làm 

cho tốt, không nên sau cùng lại trái ngược, không nên 

bỏ gốc lấy ngọn, vậy thì sai lầm đặc biệt. 

Thứ nhất: “Tại thế giáo thọ tứ thập nhị kiếp” [Trụ 

thế giáo hóa trong bốn mươi hai kiếp] 

Ở  trong  đoạn  kinh  văn  này,  chúng  ta  vẫn  còn 

một  phát  hiện, đó  chính  là  Thế  Gian  Tự  Tại  Vương 

Phật thọ mạng rất dài, Ngài “Tại thế giáo thọ tứ thập 

nhị kiếp”. Quay đầu chúng ta nhìn lại, Bổn Sư Thích 

Ca  Mâu  Ni  Phật  của  chúng  ta  năm  xưa  ở  đời  giảng 

kinh nói pháp 49 năm, còn Ngài ở đây là 42 kiếp, thọ 

mạng của Thích Ca Mâu Ni Phật 79 tuổi, Thế Tôn 79 

tuổi viên tịch. Người Trung Quốc chúng ta quen nói 

tuổi mụ là 80 tuổi, trên thực tế Thích Ca Mâu Ni Phật 

87 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





là 79 tuổi viên tịch, giảng kinh nói pháp 49 năm. Thế 

Gian  Tự  Tại  Vương  Phật  giảng  kinh  nói  pháp  42 

kiếp, vậy thì thọ mạng của Ngài quyết định không chỉ 

42  kiếp  mà  thọ  mạng  dài.  Thọ  mạng  dài  nói  rõ  vào 

thời đó chúng sanh của thế giới đó phước báo rất lớn, 

rất đáng được chúng ta ngưỡng mộ. Vào thời đại đó 

tốt, nhất định không phải là đời ác năm trược, đời ác 

năm  trược  mạng  trược  thọ  mạng  ngắn.  Cho  nên  từ 

chỗ  này  mà  thấy,  Thế  Gian  Tự  Tại  Vương  Như  Lai 

thời đại đó là cõi nước thái bình, giống như Thế Giới 

Tây Phương Cực Lạc vậy, đây là điều chúng ta phải 

nên thể hội được. 

Thứ hai: “Thuyết kinh giảng đạo” [Đức Phật vì chư 

thiên và người đời nói kinh giảng đạo] 

 Cái gì gọi là kinh? 

“Kinh” là giảng lý luận, chân lý của vũ trụ nhân 

sanh, tất cả những gì Phật nói ra đều không rời khỏi 

thật tướng các pháp, chân tướng của vũ trụ nhân sanh. 

 Cái gì gọi là đạo? 

“Đạo”  là  con  đường.  Tỷ  dụ  cho  tu  hành,  đời 

sống như lý mà hành gọi là đạo. Thành Phật chi đạo, 

Bồ Tát chi đạo, là Phật dạy chúng ta làm thế nào để 

đi làm Phật, làm thế nào để làm Bồ Tát, chánh giác 

chi đạo. Chỉ cần chúng ta tường tận đối với nghĩa lý 

88 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



của  kinh  điển,  tư  tưởng,  kiến  giải,  lời  nói,  việc  làm 

của chúng ta, tương ưng với nghĩa lý của kinh điển, 

đó gọi là tu hành. 

Ngày nay chúng ta quy y Vô Lượng Thọ Phật, 

quy y A Di Đà Phật, nếu như có thể đem “Kinh Vô 

Lượng  Thọ”,  từng  câu  từng  chữ  đều  áp  dụng  ngay 

trong cuộc sống thường ngày, chính là chúng ta hành 

đạo. Chúng ta đem hành trì thực tế của chúng ta, triển 

hiện  cho  xã  hội  đại  chúng  xem  cũng  gọi  giảng  đạo. 

Tuy là ta không có giảng, nhưng làm ra kiểu dáng để 

cho mọi người xem, đó là thân giáo. Chúng ta dùng 

ngôn ngữ, đó là miệng đang giáo học, còn làm ra kiểu 

mẫu  là  thân  đang  giáo  đạo.  Chư  Phật,  Bồ  Tát  thân 

ngữ ý, ba luân giáo hoá chúng sanh, đây đều là chúng 

ta phải nên học tập. 

Cái  đoạn  này  là  nói  rõ  quá  khứ  Thế  Gian  Tự 

Tại  Vương  ứng  hoá  ở  thế  gian.  Đời  sống  nhân  dân 

vào thời đó, cho đến tình hình giáo học của Thế Tôn, 

Ngài văn tự tuy là không nhiều, giao phó được rất rõ 

ràng. Mời xem đoạn kinh văn phía sau. 

CHÁNH  KINH:  “Hữu  đại  quốc  chúa  danh  Thế 

Nhiêu Vương, văn Phật thuyết pháp, hoan hỷ khai 

giải, tầm phát vô thượng chân chánh đạo ý” 

 [Dịch  nghĩa:  Có  đại  quốc  chúa  tên  là  Thế  Nhiêu 

 Vương  nghe  Phật  thuyết  pháp  hoan  hỷ,  khai  giải, 

89 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





 liền phát vô thượng chánh chân đạo ý]  

Đoạn  này  là  nói  rõ  A  Di  Đà  Phật  phát  tâm, 

nhân  duyên  tu  hành  chứng  quả.  Khi  Phật  nói  pháp, 

trong thính chúng có một vị vua của một nước lớn là 

Thế Nhiêu Vương. 

Như Thích Ca Mâu Ni Phật năm xưa ở đời nói 

kinh giảng đạo, chúng ta xem thấy ở trên kinh có 16 

đại quốc vương đều là học trò của Phật, thường đến 

để nghe kinh, đến tiếp nhận giáo huấn của Phật. Vào 

thời đại mà Thế Tôn xuất hiện, thuộc về thượng cổ, 

vào lúc đó quốc gia chưa thống nhất, đều là dân tộc 

bộ lạc, ở Trung Quốc lúc đó là triều nhà Châu, chúng 

ta xem thấy ở trong sách sử có 800 chư hầu, chư hầu 

chính  là  quốc  vương,  họ  có  quốc  gia  của  chính  họ. 

Trong  sách  xưa  ghi  chép,  nước  lớn  vuông  vức  100 

dặm, nước nhỏ có 20-30 dặm. Nếu luận nước nhỏ mà 

nói  như  Singapore  thì  có  bao  nhiêu  nước  nhỏ,  tuy 

nhiên,  đừng  xem  Singapore  nhỏ,  vì  vào  thời  xưa  có 

rất nhiều quốc gia, có khi chỉ là một thôn trang chính 

là một quốc gia. 

Thứ  nhất:  “Hữu  đại  quốc  chúa  danh  Thế  Nhiêu 

Vương” [Có đại quốc chúa tên là Thế Nhiêu Vương] 

Thế Gian Tự Tại Vương xuất  thế vào thời đại 

đó, tình hình cũng là như vậy, thế nhưng phước báo 

90 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



của người vào thời đó lớn, tuổi thọ dài. Lúc đó có đại 

quốc vương tên là “Thế Nhiêu Vương”. “Thế Nhiêu 

Vương” nhất định là xã hội thời đó tán thán một mỹ 

từ đối với vị quốc vương đó. 

“Thế”  là  thế  gian,  “Nhiêu”  là  phong  nhiêu,  là 

nói rõ vị quốc vương này có trí tuệ rất từ bi, chăm sóc 

rất chu đáo đối với quốc gia nhân dân, nên mới được 

gọi là Thế Nhiêu Vương. Nhân dân rất cảm kích đối 

với quốc vương, rất tôn kính, rất là ủng hộ Ngài, cho 

nên Ngài có tên gọi đẹp như vậy. 

Thứ  hai:  “Văn  Phật  thuyết  pháp,  hoan  hỷ  khai 

giải” [Nghe Phật thuyết pháp hoan hỷ, khai giải]  

Ông  là  học  trò  của  Phật,  thường  hay  đến  đạo 

tràng  để  nghe  Phật  giảng  kinh  nói  pháp.  Không  chỉ 

thường  hay  đến  mà  sau  khi  nghe  rồi  “Hoan  hỉ  khai 

giải”: “Khai” là khai ngộ, “Giải” là hiểu rõ, chân thật 

hiểu được ý nghĩa mà Phật đã nói. Cho nên ông liền 

phát tâm. 

Thứ ba: “Tầm phát vô thượng chân chánh đạo ý” 

[Liền phát vô thượng chánh chân đạo ý]  

"Vô  thượng  chân  chánh  đạo  ý”:  Chính  là  Vô 

Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác, Vô Thượng Bồ đề. 

Ông chân thật hiểu rõ, chân thật giác ngộ con người 

cả  đời  phải  nên  truy  cầu  cái  gì?  Phải  truy  cầu  Vô 

91 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





thượng  đạo.  Đó  mới  là  chân  thật  giác  ngộ.  Không 

phải truy cầu làm một đại quốc vương, làm đại quốc 

vương  không  giải  quyết  được  vấn  đề,  không  giải 

quyết không được vấn đề của chính mình. 

 Vấn đề chính mình là gì? 

Sanh  -  Lão  -  Bệnh  -  Tử,  bạn  giải  quyết  không 

được,  vấn  đề  sáu  cõi  luân  hồi  bạn  cũng  không  giải 

quyết được. Bạn có ái hộ đối với nhân dân quốc gia 

của chính bạn, bạn cũng không thể giúp họ giải quyết 

được  vấn  đề.  Cho  dù  bạn  có  thể  làm  tốt  được  sự 

nghiệp phúc lợi xã hội, khiến cho nhân dân toàn quốc 

có  được  cái  học,  cố  gắng  học  tập,  không  hề  bị  thất 

học, người già được nuôi dưỡng, thì bạn cũng chỉ có 

thể giúp họ được một đời. Sau khi họ chết rồi vẫn còn 

có đời sau, vẫn còn có kiếp sau. Vậy đời sau kiếp sau 

thì  phải  làm  sao?  Bạn  không  có  cách  gì  giúp  được 

cho họ. 

Cho nên nếu như bạn chân thật phát tâm đại từ 

bi,  bạn  phải  chăm  sóc  những  chúng  sanh  này,  phải 

đời đời kiếp kiếp chăm lo cho họ, phải giúp họ thoát 

khỏi sáu cõi luân hồi, phải giúp họ ra khỏi mười pháp 

giới,  giúp họ làm Phật làm Bồ Tát, đó mới gọi là đại 

viên  mãn.  Họ  chân  thật  hiểu  được,  chân  thật  tường 

tận, sau khi tường tận rồi nghĩ lại xem thì thấy vẫn là 

phải làm Phật mới tốt, còn không làm Phật không thể 

giải  quyết  được  vấn  đề.  Cho  nên ông liền  phát  tâm, 

92 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



phát  tâm  Vô  Thượng  Bồ  Đề,  chính  là  phải  phát  đại 

tâm thành Phật. Tâm vừa phát ông liền có hành động, 

ông  thật  làm,  không  phải  chỉ  nói  qua  thì  thôi.  Mời 

xem đoạn kinh văn phía sau. 

CHÁNH  KINH:  “Khí  quốc  quyên  vương,  hành  tác 

sa-môn, hiệu viết Pháp Tạng, Tu Bồ Tát đạo.” 

 [Dịch  nghĩa:  Bỏ  nước,  bỏ  ngôi  vua,  trở  thành  sa-

 môn, hiệu là Pháp Tạng,   Tu Bồ Tát đạo. ] 

Chỗ này nói rõ sau khi ông phát tâm chân thật 

liền xuất gia. 

Thứ  nhất:  “Khí  quốc  quyên  vương” [Bỏ  nước,  bỏ 

ngôi vua] 

“Khí quốc” là xả bỏ phú quý. Người xưa đã nói 

“Quý vi thiên tử, phú hữu tứ hải”16. Quốc vương vào 

thời xưa, lãnh thổ của họ cũng chính là nói tài sản tư 

hữu của họ, họ giàu có đến như vậy, nhân dân trồng 

trọt  trên  đất  của  họ  thì  phải  nộp  thuế  cho  họ.  “Khí 

quốc” là xả bỏ tiền của của ông. 

“Quyên vương” là xả bỏ vương vị của ông. Các 

vị  thử  nghĩ  xem,  phú  quý  nếu  là  người  thế  gian  ai 

cũng ưa thích, bao nhiêu người truy cầu, nhưng bạn 

không nhất định có thể cầu được. Thế Nhiêu Vương 

tuy đã có được phú quý, hơn nữa là đại phú quý bởi 

93 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





vì ông là đại quốc vương. Vậy mà đại phú đại quý có 

thể xả, sau khi xả rồi, ông đi làm “Sa Môn”. 

Thứ hai: “Hành tác Sa môn” [Trở thành Sa Môn] 

“Sa Môn” là tên gọi của người xuất gia. Thực 

tế mà nói đây là danh xưng. Vào thời xưa trong mỗi 

một tôn giáo Ấn Độ, người xuất gia tu hành đều gọi 

là Sa Môn. Sau khi Phật giáo truyền đến Trung Quốc, 

ở Trung Quốc chỉ có người xuất gia nhà Phật mới gọi 

là Sa Môn. 

Sa Môn là tiếng Phạn ý nghĩa gọi là “Cần tức”, 

thông thường giải thích gọi là: “Cần” tu Giới - Định - 

Tuệ, “Tức” diệt  Tham  - Sân  - Si, đó  gọi là Sa  Môn. 

Hay nói cách khác ý nghĩa là đoạn ác tu thiện. Nếu có 

thể rất phấn chấn, rất nỗ lực, rất tinh tấn mà đoạn ác tu 

thiện, thì con người này gọi là Sa Môn. Do đó xưng hô 

Sa  Môn  này,  người  tại  gia  cũng  có  thể  gọi,  chỉ  cần 

chân thật đoạn ác, tu thiện đều có thể gọi là Sa Môn. 

Nhưng ý nghĩa ở chỗ này là họ đã xuất gia rồi. 

Thứ ba: “Hiệu viết Pháp Tạng” [Hiệu là Pháp Tạng]  

Lão sư của Ngài đặt cho Ngài một pháp danh, 

pháp danh này gọi là “Pháp Tạng”. “Pháp” là tất cả 

Phật pháp, “Tạng” là hàm tàng, tất cả Phật pháp đều 

hàm tàng trong đó, nên gọi là Pháp Tạng. 

94 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Do đây có thể biết Pháp Tạng chính là tên gọi 

của  tự  tánh  chúng  ta,  chỉ  có  chân  như  tự  tánh  mới 

hàm chứa tất cả các pháp, thế xuất thế gian tất cả các 

pháp đều hàm chứa ngay trong tự tánh của chúng ta. 

Thứ tư: “Tu Bồ Tát đạo” [Tu Bồ Tát đạo] 

Câu nói này là tán thán Ngài chân thật tu hành. 

Sau  khi  xuất  gia  Ngài  thật  làm,  lấy  Bồ  Tát  đạo  làm 

tiêu chuẩn, đem tư tưởng, kiến giải, lời nói của chính 

mình, y theo tiêu chuẩn này để tu hành, đây gọi là tu 

Bồ Tát đạo. 

 Tiêu chuẩn của Bồ Tát đạo là gì? 

Tịnh  Tông  chúng  ta  đề  ra  5  khoá  mục  chính  là 

tiêu  chuẩn.  Cái  thứ  nhất  là  Tam  Phước,  Tịnh  Nghiệp 

Tam Phước; Cái thứ hai là Lục Hoà Kính; Cái thứ ba là 

Giới - Định - Huệ Tam Học; Cái thứ tư là Sáu Ba La 

Mật;  Cái  thứ  5  là  Mười  nguyện  Bồ  Tát  Phổ  Hiền. 

Chúng ta chỉ đề ra 5 khoá mục này, không cần nhiều 

hơn  nữa,  5  khoá  mục  này  đơn  giản  tường  tận,  các  vị 

đồng tu đều có thể ghi nhớ. Dùng 5 khoá mục này làm 

tiêu  chuẩn,  chúng  ta  ở  ngay  trong  cuộc  sống  thường, 

đối với người, với việc, với vật, khởi tâm động niệm, 

lời  nói  việc  làm,  đều  phải  tương  ưng  với  tiêu  chuẩn 

này. Không trái với tiêu chuẩn này thì gọi là tu Bồ Tát 

đạo, còn nếu như ở ngay trong cuộc sống thường ngày, 

khởi tâm động niệm, lời nói việc làm đều trái với cái 

95 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





tiêu chuẩn này thì không phải tu Bồ Tát đạo. 

Mọi người phải ghi nhớ, trái với tiêu chuẩn này 

là tu ba đường ác, quả báo thật là không tốt, việc này 

chúng  ta  cần  phải  nên  ghi  nhớ.  Đoạn  kế  tiếp  sau  là 

Thế Tôn tán thán đối với hành trì của Ngài. 

CHÁNH KINH: “Cao tài dũng triết, dữ thế siêu dị, 

tín giải minh ký, tất giai đệ nhất”. 

 [Tiếng Việt: Cao tài dũng triết, trỗi lạ hơn đời, tín, 

 giải, nhớ rõ, đều là bậc nhất. ] 

Những  lời  nói  này  chúng  ta  cần  phải  ghi  nhớ, 

phải học tập với Bồ Tát Pháp Tạng. 

Thứ nhất: “Cao tài dũng triết” [Cao tài dũng triết]  

“Cao” là tán thán đức của Ngài, đức cao; “Tài” 

là tán  thán trí  của  Ngài, Ngài  có trí  tuệ, Ngài  có tài 

hoa ;  “Dũng  triết”  là  tán  thán  chí  hướng  của  Ngài. 

Ngài lập ra đại chí đích thực là khác với người. 

Người thế gian mong cầu là phú quý, mong cầu 

là hưởng thụ danh vọng lợi dưỡng, năm dục sáu trần. 

Còn Bồ Tát giác ngộ, biết được tất cả đều là hư vọng 

không thực, đều là căn bản của sanh tử luân hồi, cho 

nên có thể đem nó xả được sạch trơn. Ngài biết được 

vô  thượng  đạo  mới  là  chánh  pháp,  là  chư  Phật  Như 

96 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Lai sở chứng, là tất cả người giác ngộ mong cầu học 

tập. Ngài là chân thật giác ngộ, chân thật hiểu rõ. 

Thứ hai: “Dữ thế siêu dị” [Trỗi lạ hơn đời] 

Hành động việc làm không giống như người thế 

gian gọi là “Thế siêu dị”: “siêu” là siêu việt, “dị” là 

không như nhau (khác). Hai câu này nói rõ, bẩm chất 

của Ngài khác với phàm tình. Hai câu sau cùng thực 

tiễn ngay trong cao tài dũng triết. 

Thứ ba: “Tín giải minh ký, tất giai đệ nhất” [Tín, 

giải, nhớ rõ, đều là bậc nhất] 

Đây là chúng ta vô cùng ngưỡng mộ, chúng ta có 

thể làm được hay không? Có thể! Bắt đầu làm từ đâu? 

Từ  “Tín”.  Ngày  nay  chúng  ta  đọc  kinh,  nghe  kinh 

không  thể  giác  ngộ,  tuy  là  nghe  kinh  đọc  kinh  mà 

không  thể  khai  ngộ,  nguyên  nhân  này  do  đâu?  Tín 

không thật. Thế Tôn trên Kinh Kim Cang dạy chúng ta: 

“Tín tâm thanh tịnh”, nhưng ngày nay tín tâm chúng ta 

không thanh tịnh, nếu như tín tâm thanh tịnh liền sanh 

thật tướng, sanh thật tướng liền sanh trí huệ. Phía sau 

“Giải”, “Minh”, “Ký”, đương nhiên là đệ nhất. Cho nên 

ngay  chỗ  này  chúng  ta  phải  biết  được  tại  vì  sao  Pháp 

Tạng  mọi  thứ  đều  là  lấy  đệ  nhất?  Là  Tín.  Ngày  nay 

chúng  ta  trên  tín  tâm  có  vấn  đề,  cho  nên  ở  trên  kinh 

Phật thường nói “Tin là mẹ đẻ công đức”17. 

97 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





Trên “Đại Trí Độ Luận” nói “Tin là có thể vào, 

trí là có thể chứng”. Nếu bạn không tin, thì bạn làm 

sao có thể vào? Chúng ta đọc đến đoạn kinh văn này, 

phải  nên  có  sự  khải  thị,  phải  nên  có  sự  lĩnh  ngộ, 

không  có  một  pháp  nào,  không  có  một  chữ  nào, 

không  phải  là  từ  trong  tự  tánh  lưu  xuất  ra.  Tự  tánh 

của ai? Tự tánh của chính chúng ta. Cho nên chỉ cần 

xây  dựng  tín  tâm  thanh  tịnh,  chúng  ta  cũng  có  thể 

giống như Pháp Tạng “Giai tất đệ nhất”. 

Hôm  nay  thời  gian  đã  hết,  chúng  ta  chỉ  giảng 

đến đây thôi. A Di Đà Phật! 


****** 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

98 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

(VCD 065) 

 

CHÁNH KINH: “Hựu hữu thù thắng hạnh nguyện, 

cập niệm huệ lực, tăng thượng kỳ tâm, kiên cố bất 

động. Tu hành tinh tấn, vô năng du giả.” 

 [Dịch  nghĩa:  Lại  có  hạnh  nguyện  và  niệm  huệ  lực 

 thù thắng để tăng thượng tâm mình kiên cố chẳng 

 động, tu hành tinh tấn chẳng ai hơn nổi. ] 

Hôm nay chúng ta tiếp tục giới thiệu Phật A Di 

Đà  tu  hành  ở  nhân  địa.  Vào  lúc  này  thân  phận  của 

Ngài là một quốc vương xuất gia bái sư học đạo. 

Phía trước đã từng giới thiệu qua bẩm chất của 

Ngài “Cao tài dũng triết”, nên ngay trong quá trình tu 

học  đều  siêu việt  hơn  đồng  bạn  của  Ngài.  Chúng  ta 

xem tiếp đoạn kinh văn. 

Thứ nhất: “Hựu hữu thù thắng hạnh nguyện” [Lại 

có hạnh nguyện]  

“Thù”  là  đặc  thù,  “thắng”  là  siêu  thắng,  cũng 

chính  là  nói  đức  hạnh  của  Ngài,  hoằng  nguyện  của 

Ngài siêu việt hơn tất cả đại chúng, siêu việt tất cả Bồ 

Tát. Chỗ này chúng ta phải tường tận, cũng phải nên 

học tập, Chư Phật Như Lai đều phát ra đại nguyện khi 

còn  ở  nhân  địa.  Hiện  tại  chúng  ta  cũng  phát  ra  đại 

99 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





nguyện  ở  nhân  địa,  nguyện  đã  phát  rồi,  có  thể  thực 

hiện  được  nguyện  hay  không?  Nếu  như  nguyện  đã 

phát ra có thể viên mãn thực hiện tròn đầy, thực hiện 

được  100%,  thì  cái  nguyện  đó  thù  thắng.  Nếu  như 

nguyện tuy đã phát rồi, cũng có thể làm được, nhưng 

không làm được viên mãn, cái nguyện này sẽ kém thù 

thắng.  Rất  nhiều  đồng  tu  Phật  tử,  nguyện  là  ngày 

ngày phát ra nhưng hoàn toàn không thể thực hiện thì 

tu học làm sao có thể thành tựu? 

“Hạnh  nguyện  thù  thắng”  của  Pháp  Tạng  chỉ 

cái  gì?  Thông  thường  nói  chính  là  “Tứ  hoằng  thệ 

nguyện”, còn nói riêng chính là phía sau “Phẩm thứ 

sáu” đã nói ra 48 nguyện. Nguyện tuy là có 48 điều, 

nhưng khi quy nạp lại vẫn là không thể siêu vượt Tứ 

hoằng  thệ  nguyện.  Cho  nên  Tứ  hoằng  là  nói  chung, 

48 nguyện là nói riêng, 48 nguyện hiển thị rõ Ngài đã 

làm đến được 100%, đây chính là chỗ thù thắng của 

Ngài. 

Trong tứ hoằng thệ nguyện: 

Nguyện thứ nhất: “Chúng sanh vô biên thệ nguyện 

 độ”. 

Chúng ta cũng phát ra cái nguyện này, thường 

là hay ở ngay trong lúc cộng tu, ở ngay trong lễ sám, 

chúng ta cũng đều niệm câu kệ tứ hoằng thệ nguyện. 

Niệm  thì  có  niệm  nhưng  rốt  cuộc  có phát  huy  được 

100 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



hay  không?  Việc  này  thì  rất  khó  nói,  không  thể  nói 

chúng ta niệm thì đã phát rồi, không hề đơn giản như 

vậy,  mỗi  một  người  phát,  tình  hình  của  mỗi  một 

người phát ra không như nhau, vậy bạn làm đến được 

mấy  phần  trăm?  Trong  nguyện  văn  nói  được  rất  rõ 

ràng. 

 “Chúng sanh vô biên”. 

Không  chỉ  chúng  sanh  cư  trụ  ở  cái  thành  phố 

này,  cũng  không  chỉ  một  quốc  gia  này,  cũng  không 

chỉ một cái địa cầu này, vô lượng vô biên là chỉ tận 

hư  không khắp pháp giới, vậy chúng ta có được cái 

tâm lượng lớn đến như vậy không? Các đồng tu hiện 

tại đều có một số kiến thức khoa học biết được ngay 

trong thái không có rất nhiều tinh cầu, số lượng của 

tinh cầu là không có cách gì tính đếm, mà ngay trong 

những tinh cầu này quyết định không phải chỉ có địa 

cầu. Trên tinh cầu  này có nhân loại  cư  trụ gọi là có 

sinh vật cao đẳng. Các khoa học gia tin tưởng những 

tinh cầu có sinh vật cao đẳng cư ngụ, số lượng vẫn là 

rất nhiều, thế nên khi họ đã nói sinh vật cao đẳng là 

chỉ hạn chế ở động vật, thực vật mà ngày nay chúng 

ta gọi, chỉ hai loại này. 

Phật  nói  ra  sáu  đường  với  chúng  ta,  mà  quan 

niệm  của  sáu  đường,  sự  thật  của  sáu  cõi  vào  lúc 

Thích Ca Mâu Ni Phật còn tại thế, cũng chính là nói 

2500 trước, Ấn Độ xưa có rất nhiều tôn giáo cổ xưa 

101 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





và họ đều thừa nhận, đều khẳng định có sáu cõi. Làm 

sao họ biết được? Đều là ở ngay trong thiền định sâu 

mà thấy được, cho nên biết được chính là nhờ trong 

thiền định rất sâu đột phá được thời không. 

Ngày nay nhà Phật chúng ta gọi là mười pháp 

giới. Rất giống trong khoa học gia đã nói mười loại 

không gian duy thứ khác nhau, gọi là không gian ba 

độ, không gian bốn độ, không gian năm độ, thậm chí 

đến không gian vô hạn độ. Khoa học gia hiểu được, 

biết  được  ngay  trong  vũ  trụ  có  cái  hiện  tượng  này. 

Thế  nhưng hiện  tại  khoa  học  gia  vẫn  không nghĩ  ra 

phương  pháp  đột  phá.  Vậy  thì  do  đây  có  thể  biết, 

ngày  nay  quan  sát  của  người  thế  gian,  không  luận 

dùng  bất  cứ  dụng  cụ  khoa  học  nào  quán  sát  thái 

không cũng chỉ có thể quán sát đến không gian ba độ, 

nhiều  nhất  là  quán  sát  đến  không  gian  bốn  độ,  lên 

trên nữa thì không thấy, không thể dùng thiết bị khoa 

học mà có thể thấy được. Hiện tại có rất nhiều truyền 

thuyết  nói  thấy  được  công  cụ  phi  hành  ngoài  thái 

không  mà  người  thông  thường  gọi  là  đĩa  bay,  cũng 

phát  hiện  có  rất  nhiều  tình  huống  thậm  chí  đến  lời 

đồn còn có người thái không, người ngoài hành tinh 

đã  từng  đáp  xuống  địa  cầu  chúng  ta,  trong  các  nhà 

sách báo chí đăng tin về những việc này số lượng rất 

nhiều. Liệu có phải chân thật có sự việc này? Rất có 

khả năng có. Như đĩa bay tôi chính mắt thấy qua, tôi 

tin tưởng có thứ này tồn tại, khi tôi thấy không phải 

102 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



chỉ có mình tôi, bên cạnh tôi còn có rất nhiều bạn bè 

đồng thời đều xem thấy, sau đó ngày thứ 2 trên báo 

chí cũng đăng tin rằng có rất nhiều người xem thấy. 

Những  việc  này  nói  rõ  phàm  hễ  có  thể  thấy 

được người ngoài hành tinh đến địa cầu, thì họ vẫn ở 

trong  sáu  cõi  vẫn  là  thuộc  về  cõi  người,  họ  không 

phải cõi trời. Vì sao? Nếu như cõi trời thì người trời 

muốn đến thế gian này của chúng ta, hà tất phải dùng 

công  cụ  giao  thông?  Hà  tất  phải  dùng  công  cụ  phi 

hành?  Không  cần  thiết!  Nếu  họ  còn  phải  dùng  công 

cụ phi hành thì họ vẫn là cõi người, không phải là cõi 

trời, ở trên kinh Phật nói với chúng ta trời có 28 tầng. 

Vậy thì do đây có thể biết, đây vẫn là khu vực giáo 

hoá của Thích Ca Mâu Ni Phật, gọi là một Đại thiên 

thế giới. 

Phật  nói  với  chúng  ta  thế  giới  giống  như  Đại 

thiên thế giới ở ngay trong thái không là vô lượng vô 

biên, không cách gì tính đếm mà trên kinh thường gọi 

là “Hằng hà sa số”, nhiều thế giới đến như vậy. Thực 

tế mà nói bất cứ thế giới nào cũng đều có chúng sanh. 

Tại  vì  sao  chúng  ta  có  thể  khẳng  định  như  vậy?  Ở 

trong kinh Phật giảng cho chúng ta nghe một đạo lý 

mà chúng ta tin tưởng sâu sắc đối với đạo lý này. Cái 

đạo lý này là gì vậy? Y báo là từ chánh báo biến hiện 

ra. Điển tích của Pháp Tướng Tông đã nói rất rõ ràng 

về hình thành của pháp giới: Cái thứ nhất là một niệm 

103 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





bất giác mà có vô minh, từ vô minh biến thành tam tế 

tướng,  tam  tế  tướng18  chính  là  nói  nhân  duyên  sanh 

khởi của vũ trụ. Vô minh nghiệp tướng, từ trong vô 

minh  nghiệp  tướng  sanh  ra  kiến  phần,  do  “Kiến 

phần”19 lại sanh ra “Tướng phần”20, tướng phần chính 

là  Cảnh  giới  tướng.  Vậy  thì  làm  sao  có  thể  nói  trên 

một tinh cầu người không có, (tức) chánh báo (không 

có) ở nơi đó, thì họ làm sao có thể xuất hiện y báo? 

Có nói thế nào cũng nói không thông. 

Hiện  tại  khoa  học  kỹ  thuật  nhân  loại  trên  địa 

cầu này phát triển, xem như có được thành tựu bước 

đầu, con người chúng ta cũng đã lên được cung trăng 

rồi, chứng minh trên cung trăng không thấy có người, 

không hề thấy có người, không hề thấy có súc sanh. 

Vậy thì trên cung trăng có quỷ cư ngụ không? Thì họ 

không hề xem thấy. Trên địa cầu chúng ta có quỷ cư 

ngụ,  thỉnh  thoảng  cũng  có  thấy  được  quỷ,  cũng  có 

thần tiên cư hanh tinh  ngụ. Địa cầu này của chúng ta 

là  cõi  phàm  thánh  đồng  cư  ngụ.  Theo  ghi  chép  của 

triều  nhà  Đường,  Đại  Thánh  Trúc  Lâm  Tự  núi  Ngũ 

Đài  là  đạo  tràng  của  Bồ  Tát  Văn  Thù,  đã  từng  có 

người  gặp  qua.  Các  vị  đọc  “Từ  Bi  Tam  Muội  Thuỷ 

Sám”,  đọc  đến  quốc  sư  Ngộ  Đạt  bị  ghẻ  mặt  người, 

cầu cứu với tôn giả Ca Nặc Ca. Tôn giả Ca Nặc Ca là 

A La Hán, đạo tràng của Ngài ở Tứ Xuyên, Ngộ Đạt 

ông có duyên gặp được Ngài, sau khi trị hết bệnh rời 

104 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



khỏi đạo tràng, khi quay đầu nhìn lại thì không thấy 

gì  nữa,  biến  thành  một  mảng  núi  hoang.  Cho  nên 

chúng  ta  biết  được  đạo  tràng  của  Bồ  Tát,  đạo  tràng 

của A La Hán, đạo tràng của thiên nhân, nơi cư ngụ 

của  quỷ  thần,  con  người  chúng  ta  đều  không  nhìn 

thấy.  Nhưng  không  thấy  được  không  thể  nói  không 

có.  Do  đó  ngày  nay  chúng  ta  chỉ  có  thể  nói  trong 

cung  trăng  không  có  người,  không  có  động  vật  mà 

chúng ta biết. Chủng loại động vật rất là phức tạp, có 

những  động  vật  con  người  chúng  ta  không  thể  nhìn 

thấy, cho nên chỉ có thể nói không nhìn thấy động vật 

là  con  người  chúng  ta  quen  biết.  Nói  không  chừng 

còn  có  những  động  vật  mà  mắt  thịt  chúng  ta  không 

nhìn thấy được cư trụ trên những tinh cầu này. 

Trong “Dược Sư Bổn Nguyện Kinh” nói chúng 

ta nghe, Bồ Tát Nguyệt Quang, Bồ Tát Nhật Quang, 

không chỉ là trong cung trăng có Bồ Tát cư ngụ, trong 

thái dương cầu cũng có Bồ Tát cư ngụ. Loại cảnh giới 

này  cũng  giống  như  trên  kinh  Hoa  Nghiêm  đã  nói 

“Bất tư nghị giải thoát cảnh giới”, không phải phàm 

phu chúng ta có thể tưởng tượng ra được. “Thế giới 

chi đại, vô kỳ bất hữu”21, chúng sanh chủng loại, rất 

nhiều tộc loại, cũng là vô lượng vô biên. 

Câu tứ hoằng thệ nguyện thứ nhất này tức tất cả 

chúng sanh này chúng ta đều phải phát tâm độ thoát. 

Vậy bạn nói xem cái tâm lượng này bao lớn? 

105 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





Chúng  ta  ngày  nay  sáu  căn:  Nhãn,  Nhĩ,  Tỷ, 

Thiệt, Thân, Ý nếu có thể tiếp xúc được chúng sanh, 

thì chúng ta phải độ họ, còn nếu không tiếp xúc được, 

chúng ta phải biết nhất định có, chẳng qua không tiếp 

xúc được là năng lực của chúng ta chưa thể hồi phục, 

nhưng  chúng  ta  khẳng  định  họ  tồn  tại,  chúng  ta  tin 

tưởng lời  của Phật  nói. Phật  là   “Chân ngữ giả, thật 

 ngữ  giả”22,   Phật  nhất  định  không  có  vọng  ngữ,  hơn 

nữa lời của Phật nói quyết không phải là thần thoại, 

quyết không phải là lời dự đoán. Phật muốn chúng ta 

phải đem nó chứng thực từng cái từng cái, ở trong tu 

hành  là  Tín  -  Giải  -  Hành  -Chứng,  phải  đem  lời  của 

Phật  chứng  minh,  chứng  thật,  muốn  chúng  ta  chân 

thật  nhận biết tường tận hư không pháp giới. Tất  cả 

chúng  sanh  hiện  tại  chúng  ta  có  thể  xem  thấy  cũng 

tốt, không thấy được cũng tốt, nhưng họ đều có liên 

quan  mật  thiết  với  chúng  ta,  chúng  ta  quan  tâm  họ, 

chúng ta thường hay nhớ nghĩ họ, cho nên mới phát 

nguyện “Chúng sanh vô biên thệ nguyện độ”. Trong 

cái  tâm  nguyện  này,  bao  hàm  lấy  tất  cả  chúng  sanh 

tận hư không khắp pháp giới. 

 “Thệ nguyện độ”. 

Cái chữ “Độ” này ý nghĩa là gì? Dùng lời hiện 

đại mà nói là quan tâm họ. Chúng ta dùng tâm chân 

thành,  tâm  thanh  tịnh,  tâm  bình  đẳng,  tâm  đại  từ  bi, 

quan tâm tất cả chúng sanh, thương yêu tất cả chúng 

sanh. Chúng sanh cần giúp đỡ thì chỉ cần sức lực của 

106 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



chính  chúng  ta  có  thể  làm  đến  được,  nhất  định  phải 

đưa tay ra tiếp giúp, nhất định phải giúp đỡ, còn nếu 

không có đủ sức để giúp họ, chúng ta cũng phải chân 

thành chúc phúc cho họ, đây là ý nghĩa của độ. 

Vì muốn giúp đỡ những chúng sanh này, trong 

Phật  pháp  thường  nói:   “Phật  thị  môn  trung,  bất  xả 

 nhất nhân”  23. Bạn xem thấy cái tâm nguyện này bao 

lớn,  không  bỏ  sót  một  chúng  sanh  nào.  Sự  việc  này 

chỉ  có  Phật  mới  có  thể  phân  biệt  được,  chỉ  có  Phật 

mới  có  thể  làm  được  viên  mãn,  Bồ  Tát  cũng  không 

làm  đến  được  viên  mãn,  huống  hồ  phàm  phu  chúng 

ta. 

Cho  nên  chúng  ta  phát  nguyện  giúp  đỡ  tất  cả 

chúng sanh, trước tiên chính mình phải tu thành Phật 

đạo. Tại sao vậy? Đến được cảnh giới của Phật, thì trí 

tuệ của chúng ta, năng lực của chúng ta hoàn toàn hồi 

phục, mắt của chúng ta mở ra, xa có thể thấy được hư 

không pháp giới, tận hư không khắp pháp giới, chúng 

ta đều có thể thấy được rõ ràng tường tận. Như trên 

kinh  Phật  đã  nói   “Như  đối  mục  tiền”24,  cũng  giống 

như  mặt  đối  mặt  với  người,  thấy  được  rõ  ràng  như 

vậy,  tường  tận  như  vậy.  Trên  kinh nêu  ra  cự  ly  gần 

nhất là bao xa? “Một tuần”! Một tuần là người Trung 

Quốc chúng ta gọi là tám thước, tám thước cự ly rất 

gần. Tôi ngồi ngay đây cự ly cách các vị không phải 

là tám thước, đại khái có khoảng hơn 20 thước. Bạn 

107 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





tưởng  tượng  xem  gần  như  vậy  đó  không  phải  thấy 

được  rất  rõ  ràng  hay  sao?  Thế  giới  Cực  Lạc  cách 

chúng ta mười vạn ức cõi nước Phật, vậy mà chúng ta 

thấy Thế giới Cực Lạc cũng như ngay trước mặt. 

Khi  bạn  hồi  phục  năng  lực,  từ  thế  giới  vi  mô 

mà  xem,  bạn  không  cần  dùng  thiết  bị  khoa  học  bạn 

cũng có thể xem thấy bàn ghế bày ra ngay trước mắt 

chúng  ta,  mọi  thứ  mọi  vật  đều  xem  thấy  nguyên  tử, 

điện tử, hạt tử trong đó, xem thấy nó đang vận hành ở 

trong đó, đó chính là năng lực thấy của bạn được hồi 

phục, công năng của mắt. Công năng của tai hồi phục 

thì  sao?  Ngày  nay  chúng  ta  gọi  là  sóng  âm  thanh. 

Sóng âm thanh giữa vũ trụ này cũng là vô lượng  vô 

biên,  chúng  ta  tưởng  tượng  ra  được,  có  thể  lý  giải 

sóng âm là do đâu mà có? Do chấn động mà ra, chỉ 

cần có chấn động thì có âm thanh, mức độ chấn động 

lớn nhỏ không như nhau, thế là hình thành sóng dài 

ngắn không như nhau. Ngày nay lỗ tai này của chúng 

ta,  ở  trong  rất  nhiều  sóng  âm  khác  nhau,  chỉ  có  thể 

tiếp nhận một bộ phận rất là nhỏ hẹp, cao hơn âm này 

thì chúng ta không thể nghe được, thấp hơn so với cái 

âm  này  chúng  ta  cũng  không  nghe  được.  Việc  này 

mọi  người đều có thể hiểu  được, đều  có thể lý giải. 

Nếu  như  năng  lực  nhĩ  căn  chúng  ta  hoàn  toàn  hồi 

phục  rồi,  âm  ba  cực  cao  chúng  ta  cũng  có  thể  nghe 

được  rõ  ràng,  cực  thấp  như  kiến, kiến  nói  chuyện  ở 

trong  ổ,  chúng  ta  cũng  có  thể  nghe  được  rõ  ràng 

108 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



tường tận. 

Vậy  nên  nếu  năng  lực  của  bạn  không  thể  hồi 

phục, thì bạn làm sao có thể giúp tất cả chúng sanh? 

Cho  nên  hồi  phục  năng  lực  là  việc  lớn  quan  trọng 

nhất ngay trước mắt. 

 Năng lực phải làm cách nào để hồi phục? 

Phật ở trên “Hoa Nghiêm”, Phẩm “Xuất Hiện” 

nói  với  chúng  ta   “Tất  cả  chúng  sanh  đều  có  đức 

 tướng  trí  tuệ  Như  Lai”   nhưng  vì  vọng  tưởng,  chấp 

trước mà không thể chứng đắc. Phật chỉ cần một câu 

nói là đem gốc bệnh của chúng ta nói ra hết. Mỗi một 

người chúng ta đều có đức tướng Như Lai, đều có trí 

tuệ của Phật Đà như vậy, đức năng như vậy. 

“Đức năng” chính là tôi vừa rồi nêu ra tai, mắt 

thông  minh.  Mắt  của  bạn,  đôi  mắt  có  thể  thấy  được 

hư không pháp giới, lỗ tai cũng có thể nghe được hư 

không pháp giới, làm gì phiền não như chúng ta ngày 

nay  không  dùng  được  gì.  Tỷ  dụ,  lần  này  chúng  ta 

diễn giảng ở đây, nhưng chúng ta biết được hiện tại 

toàn  thế  giới  có  rất  nhiều  người  vào  ngay  lúc  này 

đồng thời thu, xem giảng kinh của chúng ta, rồi nhờ 

vào thiết bị khoa học để phát sóng, vậy cũng vẫn là 

phiền  phức.  Phật  nói  chúng  ta  có  bản  năng,  không 

cần phải nhờ vào bất cứ thiết bị nào giúp đỡ, chư Phật 

Như lai giảng kinh ở bổn quốc của các Ngài, chúng ta 

109 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





ở nơi đây có thể nghe được, có thể thấy được. Không 

những mắt chúng ta có thể thấy được, tai có thể nghe 

được, tay chúng ta cũng có thể sờ tới, còn có thể tiếp 

xúc được. Việc này chân thật là không thể nghĩ bàn, 

đây là nói đức năng. 

“Tướng”  là  tướng  mạo!  Như  trên  Đại  kinh  đã 

nói  “Phật  có vô lượng  tướng,  tướng  có  vô  lượng  vẻ 

đẹp”, mỗi người chúng ta cũng đều có đầy đủ, tại vì 

sao ngày nay thảy đều mất hết, chúng ta làm sao mất 

đi? Việc này đúng như Phật đã nói, vọng tưởng, chấp 

trước,  ngay  trong  đó  còn  có  một  cái  phân  biệt,  tỉnh 

lược rồi. Vọng tưởng, phân biệt, chấp trước che mất 

đi năng lực của chúng ta. Chúng ta cũng rất rõ ràng 

có  thể  thể  hội  được  mười  pháp  giới  từ  đâu  mà  có. 

Chúng  sanh  trong  mười  pháp  giới  đều  là  mê,  đều 

không  giác  ngộ,  chỉ  là  mê  có  cạn  sâu  không  như 

nhau.  Sáu  cõi  mê  sâu,  pháp  giới  bốn  thánh  mê  cạn, 

chỉ  là  khác  biệt  này  mà  thôi  nhưng  pháp  giới  bốn 

thánh  cũng  chưa  kiến  tánh.  Việc  này  trên  kinh  nói 

được rất rõ ràng nên nhất định bạn phải đột phá mười 

pháp giới, chứng được pháp giới nhất chân mới xem 

là minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật. 

Cho nên chúng ta biết được mười pháp giới từ 

do  đâu  mà  có?  Từ  phân  biệt  chấp  trước  mà  ra!  Có 

phân  biệt  lại  có  chấp  trước  là  sáu  cõi,  có  phân  biệt 

không có chấp trước thì không có sáu cõi này mà chỉ 

còn lại pháp giới bốn thánh: Thanh Văn, Duyên Giác, 

110 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Bồ Tát, họ có phân biệt nhưng không có chấp trước. 

Nếu  như  phân  biệt  cũng  không  có,  vậy  thì  tốt  rồi, 

mười  pháp  giới  không  còn,  thì  vào  pháp  giới  nhất 

chân.  Nhất  chân  là  pháp  giới  bình  đẳng,  còn  mười 

pháp giới thì không bình đẳng. Cho nên bạn có phân 

biệt  thì  bạn  không  cách  gì  vào  được  pháp  giới  bình 

đẳng,  nên  bạn  nhất  định  phải  đem  phân  biệt  xả  bỏ 

mới  vào  được  pháp  giới  nhất  chân.  Các  vị  đồng  tu 

nhất định phải nên biết, chúng ta xả tất cả chấp trước 

thì tức là xả sáu cõi luân hồi. 

Xả tất cả chấp trước không luận là thế pháp hay 

Phật pháp. Trên Kinh Kim Cang nói rất hay:   “Pháp 

 còn nên xả, huống hồ phi pháp” . Đó chính là nói với 

chúng  ta  Phật  pháp  cũng  không  thể  chấp  trước,  bạn 

chấp trước Phật pháp cũng vẫn là sai lầm. Phật pháp 

có  cần  hay  không?  Cần!  Không  chỉ  Phật  pháp  cần, 

pháp  thế  gian  chúng  ta  cũng  cần,  cần  nhưng  không 

được chấp trước, không được phân biệt. Chỉ cần bạn 

lìa  phân  biệt,  chấp  trước,  thì  cả  thế,  xuất  thế  gian 

pháp bạn liền thọ dụng tự tại, bạn liền được đại tự tại. 

Chỗ  này  đúng  như  trên  kinh  Hoa  Nghiêm  nói 

với chúng ta “Lý sự vô ngại, sự sự vô ngại”. Vốn dĩ 

không  có  chướng  ngại,  chướng  ngại  đều  là  có  ra  từ 

vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước,  bạn  chưa  đoạn 

vọng tưởng, phân biệt, chấp trước thì lý sự có chướng 

ngại, sự sự có chướng ngại. Chỉ cần sau khi bạn đem 

111 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





những  thứ  này  xả  bỏ,  thì  sự  sự  không  còn  chướng 

ngại. 

Chúng  ta  ở  trong  Đại  kinh  xem  thấy  Như  Lai 

được  đại  tự  tại,  kinh  Hoa  Nghiêm  của  đời  Đường 

dịch hình dung Ngài  “Sư tử tần thân” , còn trong kinh 

Hoa Nghiêm  của đời Tấn dịch  là   “Sư tử phấn tốc” , 

đều là tỷ dụ ý nghĩa đại tự tại. Vậy thì do đây có thể 

biết, nếu như chúng ta không thể hồi phục trí tuệ đức 

năng của chính mình, thì cái nguyện “Chúng sanh vô 

biên thệ nguyện độ” này là không nguyện, không thể 

hiện thực, bạn không có năng lực giúp đỡ người khác. 

Làm  thế  nào  hồi  phục  năng  lực  của  chính 

mình?  Phật  dạy  chúng  ta  đoạn  phiền  não.  Cho  nên 

nguyện thứ hai:  

Nguyện  thứ  hai:   “Phiền  não  vô  tận  thệ  nguyện 

 đoạn”. 

Chủng loại phiền não thì quá nhiều, nói không 

hết, trong Phật kinh nói “Tám vạn, bốn ngàn trần lao 

phiền não”. Cái tám vạn này không phải tuỳ tiện nói, 

thật  có!  Các  vị  tra  xem  “Phật  học  từ điển”,  tra  xem 

“Giáo  thừa  pháp  số”,  tám  vạn  bốn  ngàn  phiền  não, 

chân thật là đem từng điều từng điều liệt kê ra, thật sự 

là  có  nhiều  đến  như  vậy.  Vậy  mà  “Tứ  hoằng  thệ 

nguyện”  trong  nguyện  văn  nói  với  chúng  ta  “Phiền 

não vô tận thệ nguyện đoạn”, thì phiền não còn nhiều 

112 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



hơn  tám  vạn  bốn  ngàn,  không  chỉ  là  tám  vạn  bốn 

ngàn. 

 Vậy thì phiền não đoạn bằng cách nào? 

Nếu  như  bạn  đem  từng  cái  từng  cái  mà  đoạn, 

vậy thì quá phiền phức, đó là phương pháp tu học rất 

ngờ nghệch. Tổ sư đại đức thời xưa Trung Quốc dạy 

chúng ta (trên thực tế đều là ở trên kinh Phật đã nói) 

tu hành  phải tu từ cơ bản, đoạn phiền não phải đoạn 

từ cơ bản. Việc này cũng như đốn cây vậy, bạn không 

cần  đến  cây  này  nữa,  muốn  bỏ  đi  cây  này,  bạn  đốn 

cây  bằng  cách  nào,  trước  tiên  tước  bỏ  lá  đi,  sau  đó 

chặt cành. Bạn nói xem bạn có bao nhiêu phiền phức. 

Người thông minh từ gốc mà đào lên thì lập tức nhổ 

đi, làm gì mà lại phải phiền phức đến như vậy. Phiền 

não tuy là nhiều, nó có gốc, gốc là gì vậy? Chính là 

vừa rồi mới nói  “Vọng tưởng, phân biệt, chấp trước”  

đây  là  gốc.  Nếu  bạn  không  biết  vọng  tưởng,  phân 

biệt, chấp trước, rốt cuộc là thứ gì? Phật nói rất cụ thể 

với  chúng  ta  là  “Tham  -  Sân  -  Si  -  Mạn”.  Vậy  thì 

chúng  ta  bỗng  nhiên  hiểu  ra,  cái  đầu  tiên  là  “Thân 

kiến”. 

 “Thân kiến”  là gì? 

Bạn  đem  cái  thân  thể  này  xem  thành  ta,  chấp 

trước cái thân thể này chính là ta, đây là căn bản của 

113 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





phiền não. Rồi từ nhận biết sai lầm này, sanh ra ngã 

tham,  ngã  sân,  ngã  si,  ngã  mạn  thì  phiền  phức  liền 

đến. Đều là do  một  chữ  “Ngã”, cái  “Ngã” này là từ 

trong  chấp  trước  mà  sanh  ra,  từ  trong  vọng  tưởng, 

phân biệt, chấp trước, sản sanh ra, là giả không phải 

là thật. 

Cho  nên  trên  Kinh  Kim  Cang  Phật  nói :  “Vô 

 ngã tướng, vô nhân tướng, vô chúng sanh tướng, vô 

 thọ giả tướng” . Đó là Phật nói lời chân thật với bạn, 

Phật nói những lời này, vậy thì liệu có thân thể chúng 

ta  trong  đó  hay  không?  Có!  Phật  đã  nói  “Vô  ngã 

tướng,  vô  nhân  tướng”,  cái  tướng  này  là  cái  tướng 

bạn  phân  biệt  chấp  trước,  không  có  cái  tướng  này, 

chứ không phải không có cái thân tướng đang tồn tại 

này.  Mỗi  một  thân  tướng  đều  đang  ở  đây,  “Vô  ngã 

 tướng,  Vô  nhân  tướng,  Vô  chúng  sanh  tướng”   là 

không  phân  biệt  chấp  trước  cái  ngã  tướng,  không 

phân biệt chấp trước cái nhân tướng, không phân biệt 

chấp trước tướng chúng sanh; “Thọ giả tướng”, chính 

là  nói  ngày  nay  chúng  ta  gọi  là  quan  niệm  của  thời 

gian  cùng không gian. Thọ giả là chỉ  thời gian, thời 

không  là  quan  niệm  trừu  tượng.  Hay  nói  cách  khác 

vẫn là từ ngay trong phân biệt chấp trước mà sanh ra, 

không phải là thật. 

Phật  dạy  chúng  ta  lìa  tướng,  là  lìa  cái  tướng 

vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, chứ không phải là 

114 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



cái  tướng  hiện  thực  này  của  chúng  ta,  nếu  hiểu  vậy 

thì bạn hoàn toàn sai  lầm.  Cái  tướng này là như  thế 

nào vậy? Trong Tướng Tông gọi là tướng phần của A 

Lại Da, nếu như từ trong Tánh tông mà nói  “Duy tâm 

 sở  hiện”,   đó  là  cái  tướng duy  tâm  sở  hiện,  còn  trên 

kinh Bát Nhã nói  “Chư pháp thật tướng”  25, chính là 

nói cái này, đó là chư pháp thật tướng, cái tướng này 

không ngại sự, lý sự vô ngại, sự sự vô ngại. Ngại sự 

là  gì  vậy?  Ngại  sự  là  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp 

trước, cái tướng đó của bạn, cái tướng đó ngại sự. Cái 

đạo lý này thì rất sâu rất rộng, nếu nói tỉ mỉ thì thời 

gian tương đối dài, may mà phía sau “Hoa Nghiêm” 

còn có nói đến, hơn nữa nói được rất nhiều. 

Vậy thì chúng ta từ chỗ này mà thể hội được? 

Đoạn phiền não nhất định phải từ gốc mà đoạn. Chỗ 

này  chính là chúng ta thường nói  “Nhìn thấu buông 

bỏ”.  “Nhìn  thấu”  giúp  hiểu  rõ  chân  tướng  sự  thật, 

“buông bỏ” chính là buông bỏ vọng tưởng, phân biệt, 

chấp trước. Càng cụ thể hơn mà nói  chính  là buông 

bỏ  “Tham  -  Sân  -  Si  -  Mạn”,  buông bỏ  “Phải  quấy, 

Nhân ngã”, vậy thì chúng ta trải qua đời sống trí tuệ 

cao độ của chư Phật Bồ Tát. Cho nên trước tiên bạn 

nhất định phải đoạn phiền não, bạn không đoạn phiền 

não  thì  không  có  năng  lực  học  Phật  pháp.  Sau  khi 

phiền não đoạn tận: 

Nguyện  thứ  ba:   “Pháp  môn  vô  lượng  thệ  nguyện 

115 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





 học”.  

Bạn học pháp môn thì rất đơn giản, rất dễ dàng. 

Tại sao vậy? Trí tuệ khai rồi! Sau khi đoạn phiền não 

thì trí tuệ khai mở, pháp môn vô lượng vô biên vừa 

tiếp xúc thì liền thông đạt. 

Các vị  ở trong “Kinh Vô Lượng Thọ” ở trong 

“Kinh  Quán  Vô  Lượng  Thọ  Phật”  xem  thấy  được, 

tình hình của thế giới Tây Phương Cực Lạc, bạn xem 

thù thắng dường nào. Không chỉ Phật A Di Đà ngày 

ngày giảng kinh nói pháp, Thế giới Tây Phương sáu 

trần đều nói pháp. Các vị đã nghe “Hoa Nghiêm” nửa 

năm rồi, ý nghĩa của “sáu trần” nói pháp, phải nên có 

thể hiểu thêm một chút. Sáu trần thật nói pháp, không 

phải là giả, cây cối hoa cỏ, tất cả vạn pháp, không có 

thứ nào không nói pháp, lại huống hồ mỗi một người 

đều có năng lực, mỗi ngày thân cận mười phương vô 

lượng vô biên chư Phật Như Lai. Bạn đi cúng Phật là 

bạn tu phước, cúng Phật đương nhiên nghe Phật nói 

pháp, nghe pháp là tu huệ. Thế giới Tây Phương Cực 

Lạc là nơi chốn tốt nhất phước huệ song tu, đạo tràng 

tốt  nhất.  Cho  nên  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  khuyên 

chúng  ta  đến  bên  đó,  mười  phương  tất  cả  chư  Phật 

khuyến khích chúng ta đi đến thế giới Cực Lạc, đạo 

lý chính ngay chỗ này. 

 Vậy tại vì sao bạn không đi đến thế giới khác mà nhất 

 định phải đến Thế giới Cực Lạc? 

116 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Vì thế giới Tây Phương Cực Lạc là nơi chốn để 

tu học tốt nhất, nếu như nói đến các thứ khác thì có 

một số thế giới còn thù thắng hơn so với thế giới Cực 

Lạc, thế giới Cực Lạc sẽ không so sánh được với thế 

giới đó, thế nhưng nói đến giáo học học tập, vậy thì 

bao gồm tất cả cõi nước chư Phật, đều không thể sánh 

được  với  thế  giới  Cực  lạc.  Chúng  ta  phải  biết  được 

chân tướng sự thật này mới hiểu rõ ý nghĩa chân thật 

chư Phật Bồ Tát khuyên bảo chúng ta vãng sanh thế 

giới Tây Phương Cực Lạc thì tu học liền nhanh, thời 

gian rất ngắn thì hoàn thành trí tuệ, cùng trí tuệ trên 

quả địa Như Lai không hề khác biệt. 

Nguyện sau cùng: “Phật đạo vô thượng thệ nguyện 

 thành”.  

Đó  là  kết  quả.  Tứ  hoằng  bốn  điều  ở  nơi  đây 

lược  nói,  bạn  xem  thấy  Bồ  Tát  Pháp  Tạng  làm  thế 

nào đem áp dụng Tứ hoằng thệ nguyện? Làm thế nào 

tu được viên mãn tứ hoằng thệ nguyện? Đó chính là 

48 nguyện! Chúng ta học bộ kinh này phải nhắm vào 

ngay chỗ này, chỗ này không được một chút mơ hồ 

nào. 

Kinh  văn  chỗ  này  chỉ  có  một  câu  “Thù  thắng 

hạnh nguyện”. Hạnh cùng nguyện nhất định phải hợp 

lại,  có  nguyện  có  hạnh,  nguyện  ở  phía  trước  dẫn 

đường bạn, dùng hạnh để thực tiễn nguyện, thực tiễn 

nguyện vọng của bạn, thì nguyện vọng của bạn mới 

117 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





có  thể  đạt  đến,  mới  có  thể  viên  mãn.  Hy  vọng  các 

đồng tu phải tỉ mỉ mà tư duy, tỉ mỉ mà thể hội. 

Chúng ta ở ngay trong đời sống hiện thực, phải 

nên làm thế nào dụng tâm? Phải nên làm thế nào tu 

hành?  Nhất  định  phải  phát  nguyện,  phải  có  thể  xả 

mình vì người. Pháp tạng có thể mãn nguyện chính là 

nhờ vào cái nguyên tắc này mà làm, Pháp Tạng xây 

dựng  thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  xây  dựng  đạo 

tràng này, không phải chính mình hưởng phước, mà 

là cung cấp cho tất cả chúng sanh mười phương thế 

giới, chỉ cần ưa thích ở nơi đây, đều hoan nghênh bạn 

đến  tu  học.  Cái  phước  báo  này  mọi  người  cùng 

hưởng, chính Ngài không hưởng. 

Ngày  nay  chúng  ta  học  Phật,  tu  học  Tịnh  Độ, 

thù thắng đến như vậy, tu học Tịnh Độ chính là học 

trò  của  Phật  A  Di  Đà,  chúng  ta  có  giống  A  Di  Đà 

Phật hay không? Mỗi ngày chí ít phải hỏi vài lần, ta 

có giống Phật A Di Đà không? Không giống Phật A 

Di Đà thì không được, vậy thì bạn là giả, bạn không 

phải là thật. Nhất định phải giống như Phật A Di Đà. 

 Làm thế nào để giống Phật A Di Đà? 

Lúc trước tôi đã nói qua rất nhiều lần, bạn phải 

đem bộ kinh này từng câu từng chữ làm cho được thì 

bạn liền giống Phật A Di Đà. Bộ kinh này chính là Phật 

A Di Đà, cho nên chúng ta phải thật tin, phải có thể lý 

118 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



giải, phải y giáo phụng hành. Không phải chúng ta đọc 

cái nguyện của Phật A Di Đà là y theo cái nguyện đó 

của Phật A Di Đà, mà chúng ta phải phát nguyện, phát 

ra cũng giống như cái nguyện của Ngài, tu cũng giống 

như cái hạnh của Ngài, vậy mới giống như  Phật A Di 

Đà.  Có  được  2-3  phần  giống,  vậy  thì  bạn  quyết  định 

vãng sanh, bạn có thể tu được 8-9 phần giống, thì bạn 

thượng thượng phẩm vãng sanh, chúng ta phải nên nỗ 

lực. Câu phía sau  cũng rất là ý nghĩa “Cập niệm  huệ 

lực”. 

Thứ hai: “Cập niệm huệ lực” [Và niệm huệ lực thù 

thắng]  

Thực tế mà nói câu này là nói cơ bản hành môn 

của  chúng  ta,  đó  là  ngũ  căn  ngũ  lực,  chỗ  này  là  nói 

“Niệm, Huệ lực” là 2 trong 5 lực, căn có lực. Ở đây 5 

căn26  “tín,  tấn,  niệm,  định,  huệ”,  nhưng  chỉ  nói  đến 

niệm, huệ, ngoài ra đem “tín, tấn, định” ba cái chữ này 

tỉnh lược đi, nhưng ý nghĩa là viên mãn, quyết không 

có  sót  mất,  bởi  vì  kinh  văn  này  là  đem  bốn  chữ  một 

câu, đó là cái đẹp của văn tự, ý nghĩa rất viên mãn, trên 

văn  tự  có  tỉnh  lược  đi  chúng  ta  phải  biết.  Thế  nhưng 

bạn nghĩ đến “Ngũ căn, ngũ lực” thì bạn cần phải biết 

“Ba  mươi bảy phẩm trợ đạo”27, trong đó, đầu tiên có 

“Tứ Niệm Xứ”. Niệm xứ chúng ta có hay không? Niệm 

xứ  là  trí  tuệ,  cũng  là  nhìn  thấu  mà  chúng  ta  nói,  Tứ 

niệm xứ là dạy cho chúng ta bốn loại quan niệm chính 

119 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





xác. 

Ngày nay chúng ta tu hành, các đồng tu thường 

nói công phu không có lực, vì nền tảng của chúng ta 

chưa  chắc  chắn,  thì  công  phu  của  bạn  đương  nhiên 

không có lực. Không có lực là gì? Không buông bỏ 

được! Tại vì sao không buông bỏ được? Không nhìn 

thấu! Phật dạy chúng ta phải bắt đầu học từ đâu? Bắt 

đầu học từ Tứ Niệm Xứ. 

Trong Tứ niệm xứ28: 

 Cái thứ nhất: “Quán thân bất tịnh”.  

Đây  là  bước  đầu  vào  cửa,  chính  là  làm  cho 

chúng ta đối với thân kiến này tuy là chưa thể đoạn 

dứt, nhưng cái chấp trước này phải giảm nhẹ, vậy thì 

có tiến bộ. Dùng phương pháp “Quán thân bất tịnh” 

này giảm nhẹ ngã chấp. 


****** 

 

120 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

(VCD 066) 

Thân tuy là giả không phải là thật, nhưng chúng 

ta  không  thể  thiếu  nó.  Nhà  Phật  thường  nói  “Mượn 

giả tu thật”. Chúng ta phải mượn cái thân giả này tu 

cái chân tánh, không có cái giả này thì không được, 

cho nên nó vẫn hữu dụng, bạn tận lực mà sử dụng nó, 

không  chướng  ngại,  nhưng  bạn  không  được  chấp 

trước nó. 

Việc này ngày trước tôi giảng kinh thường nói 

qua, chúng ta ở thế gian này tất cả vạn vật, chúng ta 

có  quyền  sử  dụng,  nhưng  không  nên  có  quyền  sở 

hữu. Quyền sử dụng hữu dụng, còn quyền sở hữu là 

chấp trước, không cần phải sở hữu của ta, ta có dùng 

được thì tốt rồi. Cái giảng đường này, chúng ta ở nơi 

đây giảng kinh, chúng ta ngồi ở nơi đây, chúng ta có 

quyền  sử  dụng,  còn  quyền  sở  hữu  là  Cư  Sĩ  Lâm, 

không phải của chúng ta. Đối với thân thể này cũng 

vậy, không nên chấp trước cái thân này là ta, không 

nên thương yêu nó quá đáng, chăm sóc nó nhiều quá, 

nếu vậy thì sai rồi. Ta phải lợi dụng nó, phải sử dụng 

nó,  nhưng  ta  quyết  không  chấp  trước  nó,  sau  đó  xả 

thân thọ thân bạn liền được tự tại. 

Cho nên Phật dạy cho chúng ta phương pháp tốt:  

121 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





 Cái thứ nhất: “Quán thân bất tịnh”.  

Đó là dạy bạn thường phải quán sát “Quán thân 

bất tịnh”. Cái thân này không phải là thứ trong sạch, 

không  phải  là  thứ  tốt,  vậy  thì  bạn  trân  trọng  nó  như 

vậy, thương yêu nó đến như vậy để làm gì? Sai rồi! 

 Cái thứ hai: “Quán thọ thị khổ”.  

Dạy  chúng  ta  “Quán  thọ  thị  khổ”.  Thọ  là  gì 

vậy?  Hưởng  thọ!  Người  ở  Singapore  đều  có  phước, 

đây  là  đất  phước,  trên  thế  giới  có  rất  nhiều  nơi  con 

người  đang  chịu  khổ  nạn,  còn  người  ở  nơi  đây  thì 

cơm  áo  đầy  đủ.  Bạn  tỉ  mỉ  mà  nghĩ  xem,  bạn  ngày 

ngày hưởng thọ thì bạn vui hay là khổ? Cũng không 

tệ!  Rất  an  vui,  nhưng  bạn  không  biết  được  thật  khổ, 

tại  sao  vậy?  Bởi  vì  ba  bữa  cơm  bạn  ăn  được  rất  no, 

cơm rau đều ăn được rất vừa miệng, rất vui, còn như 

một ngày không cho bạn ăn cơm, bạn đói đến khổ sở, 

cái  khổ  liền  đến.  Do  đây  có  thể  biết,  ba  bữa  cơm  là 

thuốc, là cứu khổ, bạn thiếu một bữa thì khổ rồi, thiếu 

hai  bữa  càng  khổ,  lúc  đó  bạn  mới  biết  được  hưởng 

thọ  của  bạn  là  khổ.  Tại  vì  sao  bạn  không  cảm  giác 

được khổ? Là bởi vì đến lúc thì bạn liền uống thuốc, 

làm  cho  cái  khổ  đó  bị  che  mất,  thì  bạn  không  cảm 

thấy được khổ, còn khi một lần thuốc đến trễ thì khổ 

liền đến ngay. Bạn vẫn không giác ngộ hưởng thọ của 

thế  gian  chỉ  có  khổ  không  có  vui.  Cho  nên  nói  với 

bạn,  khổ  là  thật,  vui  là  giả.  Vì  sao  nói  vậy?  Vui  sẽ 

122 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



biến thành khổ, vui chính là giả, khổ không thể biến 

thành vui, cho nên khổ là thật. Bạn lấy ăn cơm để nói, 

bạn ăn một chén rất vui thích, ăn cảm  thấy ngon, ăn 

hai chén cũng rất vui thích, liên tục bảo bạn ăn mười 

chén, hai mươi chén thì bạn liền khổ, bạn thấy chẳng 

phải vui lập tức biến thành khổ rồi sao? Bụng đói thì 

rất khổ, đói một ngày thì khổ, đói hai ngày càng khổ, 

đói  luôn  mười  ngày,  20  ngày,  chỉ  có  khổ  kéo  dài, 

tuyệt  đối  không  thể  nói  đói  đến  một  lúc  nào  đó  thì 

vui, không hề có việc này. Cho nên vui là giả, khổ là 

thật, bạn chính mình phải cố gắng mà nghĩ tưởng lời 

Phật nói không sai một chút nào “Quán thọ thị khổ”. 

 Cái thứ ba: “Quán tâm vô thường”.   

  

Tâm là gì? Ý niệm! Ý niệm bảy trên tám dưới, 

cho nên người thế gian qua lại, ây daz! Bạn hiểu rõ 

giác ngộ rồi, là hư tình giả ý, không có gì là thật. Xin 

nói  thật  lòng  với  bạn,  đối  tốt  được  với  bạn  thế  nào, 

thương  yêu  bạn  đến  đâu,  qua  hai  ngày  thì  thay  đổi, 

trong tâm lập tức liền biến đổi. Cho nên nếu bạn hiểu 

rõ rồi, nghe lời Phật nói giác ngộ rồi, họ nói tốt mỉm 

cười, biết là giả, không phải là thật, họ nói không tốt, 

cũng là giả, cũng không phải là thật, vô thường không 

thật.  Đây  đều  là  nói  đến  chân  tướng  sự  thật,  đó  là 

phàm phu. 

Chư  Phật  Bồ  Tát  tâm  của  họ  là  chân  thường, 

gọi  là  “Chân  tâm  thường  trụ”,  cái  đó  thì  vĩnh  viễn 

123 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





không thay đổi. Phàm phu mê hoặc điên đảo, làm gì 

mà không thay đổi? Thiên biến vạn hoá, chính mình 

cũng không làm chủ được chính mình, thì làm gì có 

bảo đảm đối với người khác, làm sao mà đáng tin? 

 Cái thứ tư:“Quán pháp vô ngã”. 

Phật dạy chúng ta “Quán pháp vô ngã”. Ngã là 

gì  vậy?  Chủ  tể!  Trên  kinh  Hoa  Nghiêm  đã  nói  qua 

tám loại ngã, chỗ này thì không cần nói thêm nhiều, ý 

nghĩa chủ yếu nhất trong tám loại này chính là chủ tể. 

Tất  cả  vạn  vật  đều  không  thể  làm  được  chủ,  đều  là 

đang  biến  hoá:  Người,  động  vật  có  Sanh-Lão-Bệnh-

Tử;  Thực  vật  có  Sanh-Trụ-Dị-Diệt;  Khoáng  vật  có 

Thành-Trụ-Hoại-Không.  Tất  cả  vạn  vật  không  có  tự 

thể, tất cả vạn vật đều không thể thường trụ, đó gọi là 

vô ngã. 

Phật  dạy  cho  chúng  ta  bốn  loại  quan  niệm  cơ 

bản  này,  bạn  phải  thường  hay  quán  sát  như  vậy  đối 

với vũ trụ nhân sanh thì bạn liền khai trí tuệ. Đây là 

chúng ta nói bạn đã nhìn thấu. Sau khi nhìn thấu liền 

có thể buông bỏ. Buông bỏ là gì vậy? “Tứ như ý túc”. 

“Tứ như ý túc”  29: 

“Túc” là gì vậy? Đầy đủ!   “Tri túc thường lạc”. 

Phật  thị  hiện  cho  chúng  ta  xem  năm  xưa  Thích  Ca 

Mâu Ni Phật còn ở đời, nhu cầu đời sống của Ngài ba 

124 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



y một bát, khất thực nuôi cái thân này, nửa ngày ăn 

một  bữa,  dưới  gốc  cây  ngủ  một  đêm,  Ngài  biết  đủ. 

“Tứ như ý túc” bốn điều này hợp lại mà nói chính là 

“biết đủ thường vui”. 

“Tứ chánh cần” 30: 

Ngay trong đó có “tứ chánh cần”, tứ chánh cần 

là  dạy  chúng  ta  thái  độ  đối  nhân  xử  thế  ngay  trong 

một đời này, nguyên tắc đối nhân xử thế. “Chánh” là 

chính  xác,  “cần”  là  phấn  đấu.  Bốn  loại  chánh  đáng, 

phải  nên  phấn  đấu mà  làm,  một  cái  là  đoạn  ác,  một 

cái là tu thiện. Phật dạy chúng ta ác đã tạo phải mau 

đoạn  dứt,  ác  chưa  tạo  thì  quyết  định  không  nên  tạo 

tác,  hai  điều  này  là  đoạn  ác.  Cái  thiện  đã  làm,  cái 

thiện này phải nỗ lực mà làm, cái thiện chưa làm thì 

phải mau phát tâm, hai điều này là tu thiện. Cho nên 

“tứ  chánh  cần”  hợp  lại  mà  nói  chính  là  đoạn  ác  tu 

thiện. 

Ngày  nay  chúng  ta  được  thân  người  ở  nhân 

gian này sống qua được mấy mươi năm, ngày tháng 

của  mấy  mươi  năm  phải  nên  trải  qua  như  thế  nào? 

Phật chỉ điểm cho chúng ta nguyên tắc là “Đoạn ác tu 

thiện” mà Thế Tôn cũng thị hiện tấm gương này cho 

chúng ta xem thấy được trong truyện ký của Phật Đà, 

trong Đại Tạng Kinh có “Thích Ca Phương Chí”, có 

“Thích Ca Phổ” là người xưa viết. Đây là truyện ký 

cổ xưa nhất của Thích Ca Mâu Ni Phật, thấy cả đời 

125 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





Ngài  thị  hiện  cho  chúng  ta  xem,  12  điều  phía  trước 

sát thực Ngài đã làm được: “Tứ niệm xứ”, “Tứ chánh 

cần”,  “Tứ  như  ý  túc”,  Ngài  thật  đã  làm  được.  Vậy 

nếu chúng ta muốn niệm Phật vãng sanh thế giới Tây 

Phương Cực Lạc thì bạn công phu phải có lực, muốn 

công phu có lực bạn cũng phải đem ba khoá mục 12 

câu này làm cho được, bạn tu hành có gốc, có cái nền 

móng rồi thì công phu của bạn mới có lực, từ nơi nền 

tảng này mà nâng lên mới là “Ngũ căn”, “Ngũ lực”. 

Chúng  ta  xem  thấy  trên  kinh  A  Di  Đà,  người 

của thế giới Tây Phương Cực Lạc, cũng chính là nói 

những  người  của  mười  phương  thế  giới  vãng  sanh 

đến thế giới  Tây Phương Cực Lạc họ còn tu cái  gì? 

Trên kinh nói  (họ tu)  “Ngũ Căn, Ngũ  Lực, Thất  Bồ 

Đề Phần, Bát Chánh Đạo Phần”, nhưng ba điều phía 

trước (tứ niệm xứ, tứ chánh cần, tứ như ý túc) không 

hề nói, vì ba điều phía trước không dùng, họ đều có 

rồi,  nền  tảng  đều  có  rồi,  nhưng  đến  thế  giới  Tây 

Phương Cực Lạc, căn, lực, bồ đề phần, bát chánh đạo 

vẫn phải làm tiếp tục. 

 “Tam Thập Thất Đạo Phần”  31 này, Đại sư Trí 

Giả của Thiên Thai nói rất hay:  “Người thông thường 

 đều  đem  nó  xem  thành  giáo  nghĩa  của  Tiểu  Thừa, 

 cách nhìn này là sai lầm” . Ba bẩy phẩm trợ đạo này 

là  thông  cả  Tiểu  và  Đại  thừa,  đây  là  pháp  cơ  bản 

trong Phật pháp, không luận đại thừa tiểu thừa, hiển 

126 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



giáo,  mật  giáo,  tông  môn,  giáo  hạ  thảy  đều  phải  tu, 

khoa  trình  chung  nhau.  Chúng  ta  phải  nhận  biết  rõ 

ràng  điều  này.  Đại  sư  Trí  Giả  đem  “Ba  mươi  bảy 

phẩm”, dùng phương thức bốn giáo là Tạng, Thông, 

Biệt,  Viên  giảng  giải,  chúng  ta  mới  hoát  nhiên  đại 

ngộ, mới thấy ra “Ba  mươi bảy phẩm” là pháp luân 

viên mãn của nhà Phật, bao gồm tất cả pháp ở trong 

đó, nó là tổng cương lĩnh của Phật pháp. 

Bây giờ chúng ta trở lại trong kinh văn giảng, 

“Niệm huệ lực” chính là nói Ngũ lực. 

Ngũ lực32: 

 Cái thứ nhất là “Tín lực”.  

Trước phải có gốc đã, sau đó cái gốc này mới 

sanh  ra  sức  mạnh.  Vậy  chúng  ta  muốn  hỏi,  tín  của 

chúng  ta  có  gốc  hay  không?  Ngày  nay  nghe  được 

niệm  Phật  tốt,  ngày  mai  lại  nghe  một  người  tham 

thiền  tốt,  tâm  của  bạn  liền  dao  động,  ngày  sau  lại 

nghe một người trì chú tốt, lại muốn đi trì chú, vậy thì 

tín của bạn không có gốc, giống như lục bình trôi trên 

sông vậy, trôi theo dòng nước, không có gốc, cái tín 

này làm sao mà được? Tín tâm như vậy không thành 

được việc gì. 

 Vì sao lòng tin của bạn không có gốc? 

127 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





Vì bạn không làm tốt được ba khoá mục trước, 

“tứ niệm xứ, tứ chánh cần, tứ như ý túc”, không xây 

dựng  tốt  được  nền  tảng  này  nên  lòng  tin  không  có 

gốc. Nếu như bạn làm hết được 12 câu phía trước thì 

lòng tin của bạn liền có gốc. Vì sao vậy? Nhận biết rõ 

ràng sự lý nhân quả, tất cả pháp đều có thể tường tận, 

biết được đoạn ác tu thiện, biết được biết đủ thường 

vui, tâm của bạn liền định, cho nên lòng tin của bạn 

mới có gốc, gốc đang thêm lớn. 

 Làm thế nào để lòng tin thêm lớn? 

Thân cận thiện tri thức, thân cận bạn lành, đọc 

tụng đại thừa, mỗi ngày nghiên cứu thảo luận, lý càng 

nghiên cứu càng rõ ràng, thế là lòng tin của bạn liền 

có sức mạnh, quyết định không thể dao động. Từ tín 

bạn mới có thể chịu tinh tấn. 

 Cái thứ hai là “Tấn lực”.  

Cái  chữ  “Tấn”  là  tinh  tấn,  đặc  biệt  chú  ý  chữ 

“Tinh”,  tinh  là  thuần  mà  không  tạp,  một  môn  thâm 

nhập, đây gọi là tinh tấn, không được học quá nhiều, 

không được học quá tạp. 

Trong  tứ  hoằng  thệ  nguyện  nói  với  chúng  ta 

“Pháp môn vô lượng thệ nguyện học”, vậy vì sao bảo 

bạn học một môn? Một môn này cùng vô lượng môn 

là  một  ý  nghĩa,  không  có  một  chút  mâu  thuẫn  nào. 

128 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Nói như vậy là thế nào? Tổ sư đại đức nói với chúng 

ta một kinh thông tất cả kinh thông, tất cả kinh không 

phải là vô lượng pháp môn hay sao? Bạn thông một 

pháp môn rồi thì bao gồm tất cả pháp môn đều thông. 

Đây gọi là “Pháp môn vô lượng thệ nguyện học”. 

Kinh này làm thế nào mới gọi là học thông? 

Có  phải  kinh  này  đều  học  thuộc  gọi  là  học 

thông? Không phải vậy! Có phải đạo lý của kinh này 

đều hiểu hết mới gọi là thông? Cũng là không phải! 

Vậy  vì  sao  gọi  là  thông?  Mỗi  một  bộ  kinh  đều  có 

Giáo  -  Lý  -  Hành  -  Quả,  nhà  Phật  gọi  là  bốn  kinh: 

Văn tự là giáo kinh; Đạo lý hàm nghĩa trong văn tự 

đó là lý kinh, lý là chân lý, là chân như tự tánh; Trong 

đây  lại  có  phương  pháp  tu  hành,  đó  là  hành  kinh; 

Giáo, lý, hành, dung hoà thành một gọi là chứng. Có 

như  vậy  bạn  mới  xem  là  thông,  đừng  nói  là  tất  cả 

kinh mà Thích Ca Mâu Ni Phật đã nói trong 49 năm, 

tất  cả  kinh  là  từ  trong  một  cái  Lý  mà  nói  ra,  thông 

thường gọi là giáo lý. 

Ngày trước khi tôi học giáo với lão sư Lý, lão 

sư lên dạy buổi học đầu tiên liền dạy tôi: 

- Ông phải học giáo lý. 

Vào lúc đó tôi không hoàn toàn hiểu. Ông còn 

nói với tôi:  

129 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





- Nếu như ông bắt tay vào từ giáo lý, tương lai 

tất cả kinh đều quán thông, giảm nhiều thời gian. 

 “Như  kỳ  bất  năng”33,  còn  như  bạn  không  có 

năng  lực  này  thì   “Thoái  nhi  cầu  kỳ  thứ”34,  vậy  bạn 

chú  trọng  giáo  nghĩa.  Nghĩa  cũng  là  lý,  thế  nhưng 

nghĩa  lý  phạm  vi  nhỏ,  thông  một  tông,  không  thể 

thông toàn bộ, nhưng có thể thông một tông, đó thuộc 

về nghĩa lý. 

Đây  là  Thế  Tôn,  Ngài  ngay  ban  đầu  dạy  cho 

chúng  ta  phương  pháp,  sau  đó  bạn  có  thể  từ  đó  mà 

nhắm vào, học tập sẽ rất mau. Không thể nói học một 

bộ  kinh  thì  sẽ  giảng  một  bộ  kinh,  nếu  bạn  cứ  chiếu 

theo phương pháp (lời giảng) của lão sư mà làm, vậy 

không được, có làm thế nào cũng chẳng qua máy ghi 

âm, máy ghi âm thì không sót một chữ nào, chúng ta 

có diễn đạt thế nào cũng không vượt qua được nó, có 

theo  lão  sư  học  như  thế  nào  cũng  học  không  giống 

như máy ghi âm, cho nên bạn phải hiểu trong đây có 

phương pháp. Thế nhưng không luận từ giáo lý hoặc 

là từ nghĩa lý (cũng không phải người thông thường 

có  thể  làm  được),  tâm  bạn  phải  chặt,  tâm  phải 

chuyên, tâm phải thanh tịnh, bạn còn phải nhiệt thành 

với Phật pháp. Bạn cần phải chuẩn bị mấy điều kiện 

này mới được, nếu không đầy đủ mấy điều kiện này 

thì không được, nghĩa lý cũng không làm được. Hay 

nói cách khác, bạn vẫn phải như phía trước nói   “Tứ 

 niệm xứ, Tứ chánh cần, Tứ như y túc” , vẫn là phải có 

130 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



cái nền tảng này, nếu bạn không có cái nền tảng này 

thì khó. 

Cho  nên  trước  khi  tôi  giảng  đến  ba  khoá  mục 

này  trong  “37  phẩm  trợ  đạo”,  cách  giảng  của  tôi 

không  giống  như  người  xưa,  người  xưa  giảng  khó 

hiểu, tôi đem “tứ niệm xứ” giảng là “nhìn thấu”, thì 

mọi  người  dễ  hiểu,  tôi  đem  “tứ  như  ý  túc”  giảng  là 

“buông bỏ”, mọi người cũng dễ hiểu, có như vậy bạn 

mới  chân  thật  có  thể  được  thọ  dụng.  Chính  tôi  học 

Phật,  thực  tế  mà  nói  có  được  lực  là  nhờ  Đại  sư 

Chương Gia, đó là khi vừa bắt đầu học Phật, đại sư 

Ngài  dạy  cho  tôi  sáu  chữ:   “Nhìn  được  thấu,  buông 

 được xuống” . Cho nên về sau tôi đến chỗ  lão sư Lý 

học giáo thì tương đối dễ dàng là bởi vì phía trước vị 

lão sư thứ nhất, đã xây dựng cho tôi nền móng chuẩn 

xác, cho nên biết được tinh tấn, một môn thâm nhập. 

Thế  Tôn  nói  ra  tất  cả  kinh,  ở  trên  lý  mà  nói 

“Pháp  môn  bình  đẳng,  không  có  cao  thấp”.  Bất  cứ 

một bộ kinh nào mà bạn toàn tâm toàn lực dụng công 

ở  trên  đó  thì  bạn  sẽ  hiểu  được.  Không  luận  một  bộ 

kinh nào mở ra đều có bốn phần “Giáo - Lý - Hành - 

Quả”.  Chúng  ta  làm  thế  nào  học  tập?  “Tín  -  Giải  - 

Hành  -  Chứng”:  Tín  giáo,  Giải  lý,  Tu  hành,  Chứng 

quả, thì bạn thông bộ kinh này. Bộ kinh này mà thông 

rồi, thì tất cả kinh đều thông, tất cả kinh chỉ cần vừa 

tiếp xúc, vừa nhìn, vừa nghe liền hiểu. 

131 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





Nếu như các vị hoài nghi, rồi nói “Việc này có 

thể như vậy thật sao?” Tôi thấy rất nhiều đồng tu đều 

xem qua “Đàn Kinh”, Lục tổ đại sư Huệ Năng là tổ 

thứ sáu của Thiền tông vào triều nhà Đường nói (Đại 

sư Huệ Năng không biết chữ, cho nên không phải do 

Ngài viết mà là do Ngài giảng, học trò của Ngài ghi 

chép cho Ngài) thời gian học giáo của Ngài rất ngắn, 

ngay  trong  một  đời  học  giáo  của  Ngài,  đại  khái  ở 

ngay trong tưởng tượng của chúng ta nhiều nhất chỉ 

từ hai đến ba giờ, có khi vẫn chưa tới. Bạn thấy nửa 

đêm Ngũ tổ Hoằng Nhẫn bảo Ngài đến phòng, giảng 

Kinh Kim Cang cho Ngài nghe, giảng đến   “Ưng vô 

 sở  trụ,  nhi  sanh  kỳ  tâm”35,  thì  Ngài  liền  khai  ngộ, 

phía  sau  Ngũ  tổ  không  cần  giảng  nữa.  Các  vị  phải 

nên  biết,  hai  giờ  đồng hồ  đó  của  Ngài  thật  cừ  khôi, 

Ngũ tổ giảng cho Ngài là “Giáo-Lý-Hành- Quả” của 

Kinh Kim Cang, khi Ngài Huệ Năng nghe giảng hai, 

ba giờ đồng hồ liền Tín-Giải-Hành-Chứng. Hai người 

đều  rất  cừ  khôi,  một  người  biết  nói,  một  người  biết 

nghe.  Làm  gì  giống  như  chúng  ta  ở  nơi  đây,  giảng 

nhiều  năm  đến  như  vậy  vẫn  không  thể  chứng  quả. 

Bạn  thấy  Đại  sư  Huệ  Năng  sau  khi  vừa  chứng  ngộ 

Ngài liền thông đạt  tất cả. Trong lúc Ngài chạy nạn 

gặp  được  người  thứ  nhất  là  Tỳ  Kheo  Ni  Vô  Tận 

Tạng.  Cả  đời  vị  Tỳ  Kheo  Ni  này  thọ  trì  “Kinh  Đại 

Niết Bàn” (số lượng của “Kinh Đại Niết Bàn” tương 

đối  nhiều,  có  hai  loại  bản  dịch,  một  bản  dịch  là  36 

quyển,  một  bản  là  14  quyển,  phân  lượng  tương  đối 

132 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



nhiều) tuy là đọc tụng, ngày ngày đọc, nhưng không 

hiểu được nghĩa của nó. Khi Đại sư Huệ Năng chạy 

nạn  gặp  được  vị  Tỳ  Kheo  Ni  này,  vị  này  liền  đem 

“Kinh Đại Niết Bàn” đọc cho Đại sư Huệ Năng nghe, 

sau khi Đại sư Huệ Năng nghe rồi, liền giảng giải ý 

nghĩa trong đó cho cô ấy nghe, Tỳ Kheo Ni Vô Tận 

Tạng  nhờ  vậy  mà  cũng  khai  ngộ.  Kinh  này  Ngài 


không  có  học  qua,  nhưng  Ngài  vừa  nghe  liền  hiểu, 

chỗ  này  chính  là  nói  rõ  một  kinh  thông  tất  cả  kinh 

thông là sự thật. Cho nên chữ “Thông” này là từ trong 

bộ kinh này, “Minh tâm kiến tánh”, kiến tánh mới gọi 

là “Thông”, không kiến tánh không gọi là thông. Sau 

khi  kiến  tánh  tất  cả  thế  xuất  thế  gian  pháp  đều 

“thông”.  Vì  sao  vậy?  Tất  cả  pháp  thế  xuất  thế  gian 

 “Duy  tâm  sở  hiện,  duy  thức  sở  biến” .  Kiến  tánh 

chính là thấy được tâm tánh, thấy được thức tánh, cho 

nên thế xuất thế gian pháp, Ngài vừa tiếp xúc thì liền 

thông hết. 

Lại  nói  đến  Thiền  sư  Pháp  Đạt  đến  Tào  Khê 

gặp Lục Tổ, thỉnh giáo với đại sư, khi gặp mặt đương 

nhiên là đảnh lễ. Lục tổ thấy ra được khi ông đảnh lễ 

đầu  không  chạm  đất,  vậy  nhất  định  là  ông  có  một 

chút bản lĩnh đáng được kiêu ngạo, đầu không chạm 

đất  là  kiêu  ngạo,  đáng  được  kiêu  ngạo.  Lục  Tổ  liền 

hỏi ông có bản lĩnh gì? Ông nói ông đọc được 3 ngàn 

biến “Kinh Pháp Hoa”, không tệ, là có chút bản lĩnh. 

Số lượng của “Kinh Pháp Hoa” rất lớn, đại khái một 

133 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





ngày  đọc  qua  1  lần,  hơn  3  ngàn  biến  là  10  năm  thì 

biết  được  ông  đã  đọc  “Kinh  Pháp  Hoa”  mười  năm, 

đáng được kiêu ngạo. Lục Tổ liền hỏi ông : 

- Ý nghĩa của “Kinh Pháp Hoa” thế nào? 

Ông không nói  ra được, Pháp Đạt  dập đầu sát 

đất thỉnh giáo với Lục Tổ. Lục tổ nói : 

-    Kinh  Pháp  Hoa  tôi  chưa  nghe  qua,  ông  đọc 

cho tôi nghe. 

Thế là ông đọc từ đầu đọc đến “Phẩm Phương 

Tiện” (“Kinh Pháp Hoa” có 28 phẩm, Phẩm Phương 

Tiện mới là phẩm thứ 2) thì Lục Tổ nói : 

- Không cần đọc nữa, tôi hoàn toàn hiểu hết rồi. 

Lục  tổ  liền  giảng  cho  ông  ấy  nghe,  sau  khi 

giảng rồi ông cũng khai ngộ. Đây chính là nói rõ một 

kinh thông tất cả kinh thông. 

Cho  nên  giáo  dục  của  Phật  giáo  không  giống 

như giáo dục của thế gian. Ngày nay chúng ta dùng 

giáo  dục  thế  gian,  nhưng  nếu  dùng  cái  cách  này  để 

học giáo dục của Phật thì đáng lo, đem kinh điển của 

Phật  làm  thành  sách  giáo  khoa  thế  gian  để  xem  thì 

hỏng rồi. Cho nên mục đích giáo học của Phật pháp ở 

đâu vậy? 

134 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



“Minh tâm kiến tánh”, đó là dạy bạn khai ngộ, 

không  phải  dạy  bạn  từng  câu  trong  kinh  này  giảng 

như thế nào, đoạn này giảng như thế nào, không phải 

vậy. Mà đó là sau khi bạn ngộ rồi, kinh là sống, bạn 

giảng  thế  nào  đều  được,  nói  dài,  nói  ngắn,  nói  sâu, 

nói cạn, tất cả đều tự tại. Vậy không ngộ thì làm sao 

được? 

Cho nên “tinh” nhất định phải tinh tấn. Hai chữ 

này chúng ta nhất định phải nhận biết rõ ràng, từ tinh 

tấn có gốc sanh ra sức mạnh tinh tấn, sau đó mới đọc 

đến, cái giai đoạn thứ ba là “niệm”. 

 Cái thứ ba là “Niệm lực” . 

“Niệm”  là  gì  vậy?  Trong  lòng  thật  có,  đó  là 

niệm.  Nhà  Phật  thường  giảng  “Pháp  môn  tổng  trì”, 

niệm  chính  là  pháp  môn  tổng  trì,  trong  lòng  có 

nguyên tắc, có cương lĩnh, nắm lấy nguyên tắc cương 

lĩnh. Chúng ta niệm Phật cũng không ngoại lệ, cũng 

là đạo lý này, “A Di Đà Phật” một câu kinh văn này, 

một câu này đích thực là kinh văn, một câu này cũng 

là chú ngữ, pháp môn đại tổng trì, trong câu này vô 

lượng  nghĩa,  tổng  quát  tất  cả  pháp  mà  chư  Phật  đã 

nói, đều không rời khỏi tổng cương lĩnh này, đó là ý 

nghĩa của niệm. 

 Cái thứ tư là “Định lực”. 

135 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





Sau khi nắm giữ được tổng cương lĩnh, tâm của 

bạn  mới  được  định,  tâm  kiên  định,  tâm  thanh  tịnh, 

tâm bình đẳng hiện tiền, vọng niệm không còn, phân 

biệt  không  còn,  chấp  trước  cũng  không  còn.  Thật 

đúng  như  trong  “Đàn  Kinh”  đã  nói  “Vốn  dĩ  không 

một vật”36. Vào được cảnh giới này, đó là cảnh giới 

của định, “Vô nhất vật” là không có một vọng niệm 

nào khởi lên. 

 Cái thứ năm là “Huệ lực” . 

Định  có  thể  sanh  huệ.  Huệ  có  được  rồi,  tất  cả 

pháp thế xuất thế gian tự nhiên liền thông đạt tường 

tận. Câu nói này câu phía trước là nói hoằng nguyện 

của Bồ Tát Pháp Tạng, còn câu này là nói công phu 

của Bồ Tát Pháp Tạng, công phu tu trì của người ta, 

tín tấn niệm định huệ năm loại này sanh ra sức mạnh 

lớn mà phía sau gọi là  “Tăng thượng kỳ tâm”. 

Thứ  ba:  “Tăng  thượng  kỳ  tâm,  kiên  cố  bất  động. 

Tu hành tinh tấn, vô năng du giả” [Để tăng thượng 

tâm mình kiên cố chẳng động, tu hành tinh tấn chẳng 

ai hơn nổi] 

Cho  nên  chỗ  này  giảng  Ngũ  lực  cùng  thông 

thường  chỗ  khác  giảng  Ngũ  lực  ý  nghĩa  không  như 

nhau, ở đây nó là ngũ lực thù thắng. Chúng ta có thể 

đem  thù  thắng  phía  trước  quán  thông  để  xem:  Thù 

136 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



thắng  hạnh,  thù  thắng  nguyện,  niệm  huệ  lực  thù 

thắng. Tán thán như vậy mới hiển thị rõ ra Ngài “Cao 

tài dũng triết, tín giải minh ký, tất giai đệ nhất”, mới 

có thể hiển thị rõ ra được:  

 Một là “Kiên cố bất động” [Kiên cố chẳng động]   

Cái  “Kiên  cố”  này  chính  là  nói  “Hạnh”  cùng 

“Nguyện” của Ngài kiên định, quyết định không dao 

động, cho nên Ngài mới có thành tựu không thể nghĩ 

bàn. 

Chúng ta muốn học thì phải ở ngay nơi đây mà 

học,  kiên  cố  chính  là  không  thoái.  Tổ  sư,  Đại  đức 

thường  nói  với  chúng  ta   “Vãng  sanh  thế  giới  Tây 

 Phương Cực Lạc liền viên chứng tam bất thoái”  37 .   

Trong đây đặc biệt chú trọng “Viên”, nếu như 

chỉ riêng nói chứng Tam bất thoái, thì Bồ Tát sơ trụ 

liền đã chứng tam bất thoái, thế nhưng muốn chứng 

được  “Viên  chứng”,  vậy  thì  không  phải  Bồ  Tát  Sơ 

Trụ, Sơ Địa vẫn không được, đã nói đến viên chứng 

cũng phải là Bát địa, đó là phương tiện nói. Còn chắc 

thật mà nói, viên chứng phải là Bồ Tát Pháp Vân Địa, 

Bồ Tát Đẳng Giác mới có thể được gọi là viên chứng 

tam bất thoái. Cho nên trên kinh này một mực nói với 

chúng ta, sanh đến thế giới Tây Phương Cực Lạc đều 

là  Bồ  Tát  A  Duy  Việt  Trí.  Người  xưa  chú  giải  cho 

137 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





chúng ta, Thất Địa trở lên mới là A Duy Việt Trí, cho 

nên  kinh  điển  pháp  môn  này  thực  tế  là    không  thể 

nghĩ bàn. 

Ngày nay chúng ta làm thế nào để làm được thì 

hạnh  nguyện  của  chúng  ta  cũng  có  thể  kiên  cố  bất 

động, quyết định không dao động, một lòng một dạ, 

vạn duyên buông bỏ, trung thực niệm Phật, đó là bạn 

kiên  cố  bất  động.  Ngoài  một  lòng  ngưỡng  vọng  thế 

giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  ra,  không  một  niệm  thứ 

hai, bạn mới có thể làm đến được kiên cố bất động. 

Sanh ở thế gian này y theo nguyên tắc của Phật 

dạy  đoạn  ác  tu  thiện,  làm  ra  tấm  gương  tốt  cho  thế 

gian  không  luận  những  người  thế  gian  này  họ  học 

Phật  hay  không,  đoạn  ác  tu  thiện  quyết  định  là  một 

tấm gương tốt. 

 Tiêu chuẩn của thiện ác cần phải rõ ràng: 

Phàm  hễ  lợi  ích  xã  hội,  lợi  ích  đại  chúng  là 

thiện, không lợi ích xã hội, không lợi ích đại chúng, 

chỉ lợi ích chính mình, lợi ích đoàn thể nhỏ của chính 

mình đều là ác, đó là Phật ở trong kinh điển nói với 

chúng  ta  tiểu  chuẩn  của  thiện  ác.  Chúng  ta  hiểu  rõ 

được  cái  tiêu  chuẩn  này,  ghi  nhớ  tiêu  chuẩn  này,  y 

theo tiêu chuẩn này để tu học thì chúng ta cũng có thể 

tưởng tượng ra được. Ở cái thế gian này, cái thế gian 

đa nguyên văn hoá này, tùy theo các chủng tộc khác 

138 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



nhau, văn hoá khác nhau, thậm chí phương thức đời 

sống  khác  nhau,  tín  ngưỡng  tôn  giáo  khác  nhau,  tôi 

tin  tưởng  không  một  người  nào  không  hoan  hỉ.  Đối 

với  xã  hội,  đối  với  chúng  sanh  làm  việc  có  lợi  ích, 

đây  là  việc  nhất  định  có  thể  làm  được,  quyết  định 

không  vì  chính  mình,  mỗi  niệm  vì  xã  hội,  vì  nhân 

dân, vì chúng sanh. 

 Hai là “Tu hành tinh tấn”  [Tu hành tinh tấn].  

“Hành” đích chỉ hành vi sai lầm quá khứ, đem 

hành vi sai lầm tu sửa lại gọi là tu hành. Ngày trước 

chúng ta chưa tiếp xúc Phật pháp, không có người nói 

rõ cho chúng ta đại đạo lý của vũ trụ nhân sanh, chân 

tướng  của  vũ  trụ  nhân  sanh,  cho  nên  cách  nghĩ  của 

chúng  ta  sai  lầm,  cách  nhìn  sai  lầm,  cách  nói,  cách 

làm chúng ta đều sai lầm, đó là hành vi sai lầm. Hành 

vi sai lầm chiêu cảm quả báo của sáu nẻo ba đường, 

hành vi  sai lầm biến hiện  ra cảnh giới này. Hiện tại 

chúng ta tường tận giác ngộ rồi, đem những hành vi 

sai lầm này tu sửa lại. Tiêu chuẩn hành vi chính xác 

và  sai  lầm,  chúng  ta  không  thể  không  y  theo  Phật 

pháp.  Cho  nên  đối  với  Phật  pháp  phải  xây  dựng  tín 

tâm kiên định. Phật là người tái sanh, chúng ta không 

tin tưởng lời nói của người tái sanh thì tin tưởng lời 

của  ai?  Cho  nên  Phật  nói  tất  cả  kinh  chính  là  tiêu 

chuẩn tu hành của chúng ta. Tư tưởng, kiến giải, lời 

nói, hành vi của chúng ta, tương ưng với kinh điển đã 

139 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





nói,  vậy  là  tốt,  là  chính  xác.  Nếu  như  không  tương 

ưng với kinh điển đã nói thì chúng ta chính mình phải 

giác ngộ, chúng ta sai rồi, sai rồi thì phải mau đem nó 

tu sửa lại, đó gọi là tu hành. 

Cho  nên  tu  hành  các  vị  đồng  tu  phải  ghi  nhớ, 

không  phải  mỗi  một  ngày  đọc  bao  nhiêu  bộ  kinh, 

niệm  bao  nhiêu  danh  Phật  hiệu,  dập  đầu  bao  nhiêu 

cái,  không  phải  vậy,  đó  không  phải  là  tu  hành.  Cái 

cách làm đó có thể gọi là gì? Tín giáo! Phật có bốn 

loại kinh “Giáo - Lý - Hành - Quả”, phương pháp mà 

chính bạn tu hành thì sao? Tín - Giải - Hành - Chứng. 

Trong  khi  với  cách  làm  đó  bạn  chỉ  có  một  cái,  bạn 

cũng  chỉ  có  một  cái,  đó  là  “Tín  giáo”,  còn  “Lý” 

không hiểu, “Hành” không tu, tuy là ngày ngày đọc 

kinh  niệm  Phật,  vẫn  là  nghĩ  tưởng  xằng  bậy,  vẫn  là 

làm  những  việc  tổn  mình  hại  người,  chỉ  làm  những 

việc  này.  Vậy  thì  không những như  trong  Phật  kinh 

đã nói, công đức lợi ích bạn không có được, bạn vẫn 

là đang tạo nghiệp. Cho nên chỉ “Tín giáo” không đủ, 

phải hiểu lý, lý giải rồi vẫn không đủ, phải tu hành, tu 

hành mới hữu dụng. Tu hành cho dù chưa chứng quả, 

nhưng  quyết  định  bạn  không  đọa  ác  đạo,  vì  bạn  là 

thật tu nhưng công phu tu tập chưa đến nơi, còn nếu 

đến  nơi  thì  chứng  quả.  Công  phu  chưa  đến  nơi,  tuy 

không chứng quả nhưng  cũng chắc được phước báo 

trời người. Việc này nhất định bạn có thể làm được. 

Cho nên tu hành ở ngay trong quá trình chúng 

140 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



ta  tu  tập  có  ba  giai  đoạn:  Giai  đoạn  thứ  là  tín  giáo: 

Tin tưởng giáo huấn của lão sư; Giai đoạn thứ hai là 

rõ  lý;  Giai  đoạn  thứ  ba  là  tu;  Giai  đoạn  thứ  tư  là 

chứng quả. 

Phật nói ra “Giáo-Lý-Hành-Quả”, công phu của 

chính  chúng  ta  là  Tín-Giải-Hành-Chứng,  đó  là  tinh 

tấn. Tinh tấn ở chỗ này cùng với tinh tấn của Ngũ lực 

phía trước không như nhau, phía trước đó là nói pháp 

môn  thông  nhau,  còn  đây  là  nói  chuyên  môn,  bạn 

chọn ra một pháp môn, bạn chọn ra một bộ kinh điển, 

một môn thâm nhập, tinh tấn ở đây là nói cái ý này. Ở 

ngay  trong  một  đời  tu  học  của  chúng  ta  có  thể  có 

thành tựu hay không, thì bốn chữ “tu hành tinh tấn” 

này là then chốt. Cho nên các vị nhất định phải tường 

tận.  Nhà  Phật  thường  nói  khai  ngộ,  thường  nói  giác 

ngộ. 

 Vậy cái gì gọi là khai ngộ? 

Biết  được  tâm  bệnh  của  chính  mình  thì  liền 

giác  ngộ,  thì  gọi  là  giác  ngộ;  Đem  tâm  bệnh  của 

chính  mình  sửa  đổi  lại  thì  gọi  là  tu  hành,  thì  gọi  là 

công  phu.  Những  danh  từ  thuật  ngữ  này  không  thể 

hiểu sai, không thể nào hiểu sai lệch. 

Chúng  ta  phát  hiện  ra  rằng  có  không  ít  người 

nói đến tu hành, cho rằng tu hành chính  là ăn chay, 

niệm Phật gọi đó là tu hành, đó là sai lầm rất lớn. Ăn 

141 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





chay niệm Phật là kiểu dáng tu hành, có phải họ đang 

tu mà vẫn không biết. Chân thật tu hành, chân thật có 

công  phu,  không  nhất  định  chỉ  ăn  chay  niệm  Phật, 

pháp môn của nhà Phật quá nhiều, tám vạn bốn ngàn 

pháp môn, niệm Phật chỉ là một trong đó. Nếu không 

dùng phương pháp này, dùng phương pháp khác cũng 

là đang tu hành, cho nên nhất định phải lý giải chính 

xác.  Tu  sửa  tư  tưởng  hành  vi  sai  lầm  của  chúng  ta, 

một môn thâm nhập, đó mới gọi là thật tinh tấn. Sau 

cùng là câu “Vô năng du giả”. 

 Ba là “Vô năng du giả” [Chẳng ai hơn nổi] .  

Thật  tế  mà  nói  “Tu  hành  tinh  tấn,  vô  năng  du 

giả”.  Hai  câu  này  là  tổng  tán,  tán  thán  Bồ  Tát  Pháp 

Tạng. 

“Vô năng du giả”, ngay trong đồng tu không có 

người nào có thể siêu việt Ngài. Bẩm chất của Ngài 

tốt,  người  Trung  Quốc  thường  gọi  là  thiên  chất  của 

Ngài tốt, ở trong Phật pháp nói, thiện căn phước đức 

của  Ngài  sâu  dầy.  Duyên  của  Ngài  cũng  thù  thắng, 

gặp được thầy giáo  tốt. Thiện  căn, phước đức, nhân 

duyên ba thứ đều tốt. 

“Thiện  căn”  đơn  giản  mà  nói  là  với  đại  pháp 

của  Như  Lai  đã  nói  có  thể  tin  có  thể  hiểu,  đây  là 

thuộc về thiện căn. 

142 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



“Phước đức” là có thể hành có thể chứng, đó là 

phước  đức.  Cho  nên  các  vị  liền  hiểu  được,  thế  xuất 

thế  gian  phước  báo  đệ  nhất  đẳng  là  gì?  Tu  hành,  tu 

sửa hành vi sai lầm của chính mình, đó là phước báo 

chân thật, đó là một người chân thật tu hành, chư Phật 

hộ niệm. 

Chư Phật Như Lai “Ngũ nhãn” viên minh, phía 

trước đã nói qua với các vị, tận hư không, khắp pháp 

giới, các Ngài thảy đều thấy được hết, thảy đều nghe 

được hết, nên nếu bạn chân thật phát tâm tu hành thì 

chư Phật hộ niệm, Long thiên thiện thần ủng hộ, ngay 

đến  những  yêu  ma  quỷ  quái  đều  bội  phục  bạn,  đều 

tôn  kính  bạn,  bạn  thật  cừ  khôi,  họ  không  dám  quấy 

nhiễu  bạn.  Còn  như  nếu  nói  có  người  chân  thật  tu 

hành mà còn có yêu ma quỷ quái đến nhiễu loạn, thì 

bạn liền có thể nghĩ mà biết ngay công phu của người 

này ra sao rồi? Ngay đến yêu ma quỷ quái cũng xem 

thường bạn, vậy thì công phu của bạn liền có thể nghĩ 

mà biết. Người thật có công phu, yêu ma quỷ quái tôn 

kính bạn, cho dù là oan gia trái chủ cũng không dám 

nhiễu loạn bạn. Những sự lý này chúng ta đều không 

khó hiểu, cho nên ngay trong đồng tu không có người 

nào có thể siêu vượt Ngài. Nguyện hạnh của Tỳ Kheo 

Pháp Tạng, chúng ta phải nên học tập mới  chân thật 

là đệ tử Di Đà. 

Cái  đạo  tràng  này  hi  hữu  khó  gặp,  giải  hành 

143 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





tương ưng, hi vọng các vị đồng tu phải biết mà trân 

trọng, ngay trong một đời có thể gặp được không phải 

là ngẫu nhiên. Cũng giống như trong kệ khai kinh đã 

nói  “Trăm  ngàn  muôn  kiếp  khó  được  gặp”,  cư  sĩ 

Bành Tế Thanh cũng đã nói “Vô lượng kiếp đến nay, 

hi hữu khó gặp”. Cho nên chúng ta gặp được rồi phải 

trân trọng, cho dù có chút chướng ngại nhỏ cũng phải 

khắc phục, không nên để trong lòng, càng không nên 

bởi vì chút việc nhỏ này, liền làm chướng ngại mất đi 

thắng  duyên  thù  thắng,  vậy  thì  quá  đáng  tiếc.  Cái 

điểm này chúng ta phải nhận biết rõ ràng. 

Hôm nay thời gian đã hết rồi. A Di Đà Phật! 


****** 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

144 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

(VCD 067) 

Đoạn này là tán Phật phát nguyện. 

CHÁNH  KINH:  “Vãng  nghệ  Phật  sở,  đảnh  lễ, 

trường quỵ, hướng Phật  hiệp chưởng, tức dĩ  già-

tha tán Phật, phát quảng đại nguyện, tụng viết:”. 

 [Dịch  nghĩa:  Ði  đến  chỗ  Phật,  đảnh  lễ,  quỳ  dài, 

 hướng  về  Phật  chắp  tay,  liền  dùng  già-tha  khen 

 Phật, phát nguyện rộng lớn, tụng rằng:] 

Phía sau có mười kệ tụng, mỗi một câu kệ tụng 

là 7 chữ, rất gần giống với thể loại thi ca của Trung 

Quốc. 

Trong  kinh  Phật  thể  loại  đại  khái  có  12  loại, 

nhà  Phật  gọi  là  “Thập  nhị  phân  số”.  Nhưng  từ  trên 

hình  thức  mà  nhìn,  cũng  không  ngoài  ba  loại:  Một 

loại  là  văn  trường  hàng,  hiện  tại  chúng  ta  gọi  nó  là 

thể loại tán văn, trong kinh điển phần nhiều là dùng 

phương thức này; Loại thứ hai là kệ tụng; Loại thứ ba 

là  mật  chú.  Cả  ba  loại  này  luôn  luôn  ở  trên  một  bộ 

kinh, ba thể loại này đều có. Tại vì sao Phật dùng loại 

phương thức này để nói pháp? 

 Văn Trường hàng: 

145 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





Chúng ta phải nên biết văn trường hàng tiện ở 

phát huy, không luận là nói lý hay nói sự, có thể nói 

là lâm li thống thiết. 

 Kệ tụng: 

Thỉnh thoảng xen vào một số thể loại thi ca nó 

riêng có dụng ý. 

Ý nghĩa thứ nhất của kệ tụng: Phía trước Phật 

đã nói rất nhiều, nếu như Phật nói ra những lời giáo 

huấn, chúng ta không thể đem nó ghi nhớ, các vị nghĩ 

xem làm sao có thể phụng hành? Giáo huấn của Phật 

quan trọng nhất là y giáo phụng hành, không ghi nhớ 

thì  bạn  quyết  định  không  làm  được,  trừ  phi  số  ít 

người  có  được  sức  ghi  nhớ  tốt,  có  thể  đem  những 

phương pháp đạo lý Phật đã nói có thể ghi nhớ được, 

còn đại đa số không có được cái năng lực này. Không 

có năng lực ghi nhớ được, nhưng trong đây cũng có 

một  số  người  thông  minh,  nắm  lấy  mấy  câu  quan 

trọng. Thí dụ chúng ta ở nơi đây giảng kinh, hai giờ 

đồng hồ này bạn có thể nghe hiểu hai ba câu, bạn cảm 

thấy  mấy  câu nói  này rất  có thọ dụng đối  với chính 

mình, bạn cố gắng đem nó ghi nhớ, liền có thể được 

lợi  ích, liền có thể được chỗ tốt. Thậm chí  mỗi  một 

buổi  giảng bạn có thể ghi  nhớ một  câu hai  câu, vậy 

thì  mỗi  ngày  bạn  đến  nghe  kinh,  mỗi  ngày  ghi  một 

câu hai câu, mỗi năm bạn liền viết được một quyển, 

146 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



đó là thật không phải là giả. 

Năm  xưa  tôi  ở  Liên  Xã  Phụng  Sơn  miền  nam 

Đài Loan, vào lúc đó pháp sư Chữ Vân mời tôi giảng 

kinh, đó là một thời gian dài. Tôi ở Đài Bắc cũng có 

một  đạo  tràng,  nên  đương  nhiên  không  thể  bỏ  đạo 

tràng Đài Bắc, cho nên mỗi một tháng chỉ đến Phụng 

Sơn  giảng  5  ngày,  mỗi  một  tháng  đi  giảng  5  ngày. 

Vào lúc đó có một vị lão cư sĩ Trần Hoàng Kỳ Hoa, 

con người này rất có tâm, bà đã hơn 60 tuổi, mỗi lần 

đều đến nghe tôi giảng kinh, sau khi nghe rồi đều viết 

lại một hai câu, không nhiều, ít nhất bà cũng viết một 

câu, nhiều nhất bà cũng không viết quá 5 câu. Sau khi 

tôi  giảng  xong  bà  mang  đến  cho  tôi  xem,  muốn  tôi 

sửa lại cho bà, rất đơn giản chỉ có mấy câu. Tích luỹ 

như vậy 3 năm, bà ra được một quyển sách, hơn nửa 

quyển sách này phổ biến rất rộng, nghe nói đã in mấy 

mươi vạn quyển, ngay đến Trung Quốc đại lục cũng 

có lưu thông, điều này tương đối không dễ dàng. Bà 

nói cả đời bà có ý nghĩa nhất chính là làm được cái 

việc  này.  Cho  nên  các  vị  đều  có  thể  làm  theo  cách 

làm như vậy, mỗi lần nghe giảng kinh mang theo một 

quyển sách nhỏ ghi chép, ghi lại một hai câu. Đương 

nhiên tôi cũng không hy vọng các vị đưa cho tôi xem, 

nhiều  người  như  vậy  đưa  cho  tôi  xem  thì  tôi  cũng 

không làm nổi, thế nhưng rất có thọ dụng có lợi ích 

đối với chính mình, đây là một biện pháp. 

147 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





Thế  Tôn  rất  tường  tận  đối  với  chúng  ta,  biết 

được căn tánh của chúng ta không nhạy bén, cho nên 

sau  khi  Ngài  giảng  xong,  Ngài  liền  dùng  kệ  tụng 

trùng tuyên lại một lần, loại này gọi là “Trùng tụng”, 

trong  kinh  điển  nhiều  nhất  đại  đa  số  điều  là  trùng 

tụng. Trùng tụng chính là đem những gì đã nói trước 

dùng kệ tụng nói  lại  một  lần. Văn tự kệ tụng ít hơn 

đến  phân  nửa,  ngắn  gọn,  dễ  dàng  học  thuộc.  Ở  trên 

kinh Hoa Nghiêm, tương lai các vị đặc biệt xem thấy 

kinh Hoa Nghiêm rất nhiều kệ tụng. Kệ tụng chính là 

muốn bạn phải  ghi  nhớ. Văn trường hàng thì  không 

thể học thuộc, vậy thì bạn đọc kệ tụng có thể ghi nhớ. 

Ghi  nhớ  được  thì  chúng  ta  ở  ngay  trong  cuộc  sống 

thường ngày mới có thể phụng hành, khởi tâm động 

niệm, lời nói việc làm, lập tức liền nghĩ đến, khởi tâm 

động  niệm  của  chúng  ta  có  tương  ưng  với  lời  giáo 

huấn của Phật hay không? Nếu như tương ưng thì rất 

tốt, chính mình khuyến khích chính mình phải nên nỗ 

lực hơn, càng tinh tấn. Nếu như không tương ưng, lập 

tức liền phải biết đó là lỗi lầm của chính mình, chính 

mình sai lầm, vậy phải y theo giáo huấn của Phật mà 

cải đổi. Cho nên đó là ý nghĩa thứ nhất của kệ tụng, 

trùng tụng. 

Ý  nghĩa  thứ  hai  của  kệ  tụng:  Phật  giảng  kinh 

không giống như lên lớp ở trường, dạy học ở trường 

học trò là cố định, đến giờ học thì nhất định phải đến, 

cho nên giáo trình họ đều có thể tiếp nhận được. Phật 

148 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



giảng  kinh  cùng  pháp  hội  cùng  với  việc  lên  lớp  ở 

trường ngày nay là không như nhau, không có gò ép, 

không có ép buộc nào đối với thính chúng, do đó có 

người  đến  trước,  có  người  đến  sau,  thậm  chí  đến 

chúng ta giảng kinh ở nơi đây nhiều năm đến như vậy 

mà vẫn còn có mấy vị đồng tu hôm nay mới đến, lần 

đầu tiên đến nghe. Thế Tôn năm xưa giảng kinh nói 

pháp, loại tình huống này rất nhiều, cho nên Thế Tôn 

Ngài rất từ  bi, người mới đến, những lời  giảng phía 

trước chưa được nghe thì phải làm sao? Cho nên Phật 

dùng thể loại kệ tụng để lặp lại một lần, cũng chính là 

đem chỗ quan trọng đã nói phía trước, đề cương yếu 

lĩnh giản lược nói lại một lần, đối với người đến nghe 

trước  họ  sẽ  không  cảm  thấy  nhàm  chán,  người  đến 

sau cũng có thể bổ túc những giáo huấn mà họ chưa 

được  nghe,  cho  nên  kệ  tụng  ở  chỗ  này  thì  rất  cần 

thiết. Đó là Thế Tôn phương tiện khéo léo nói pháp. 

 Ngoài ra còn có một thể loại đặc thù chính là Mật chú. 

Mật chú không phải là phạn ngữ Ấn Độ, không 

phải vậy, người Ấn Độ nghe cũng không hiểu, không 

phải là ngôn ngữ của họ. Người xưa nói với chúng ta 

chú  ngữ  là  ngôn  ngữ  của  quỷ  thần  sáu  cõi,  cho  nên 

đây  không  phải  là  ngôn  ngữ  của  nhân  gian.  Phật 

giảng  kinh,  thậm  chí  ngay  đến  pháp  sư  giảng  kinh 

cũng  đều  có  quỷ  thần  đến  đạo  tràng  để  nghe  kinh, 

mắt thịt chúng ta không nhìn thấy, nhưng Phật Bồ Tát 

149 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





các  Ngài  xem  thấy  được  rất  rõ  ràng,  đương  nhiên 

những  quỷ  thần  này  cũng  đều  có  thần  thông,  Phật 

giảng  kinh  họ  có  thể  nghe  hiểu  được.  Trong  phẩm 

Pháp Tạng Nhân Ðịa của kinh Vô Lượng Thọ đây có 

chép:   “Thế  Tôn  năng  diễn  nhất  âm  thanh,  hữu  tình 

 các các tùy loại giải” [Thế Tôn có thể diễn ra một âm 

thanh.  Mỗi  một  hữu  tình  tùy  theo  loài  của  mình  mà 

hiểu].  Làm  gì  có  chuyện  không  nghe  hiểu  chứ?  Sau 

khi  Phật  giảng  xong,  dùng  ngôn ngữ  của  họ,  đem  ý 

nghĩa  quan  trọng  đã  nói  nêu  ra  vài  câu,  đây  là  việc 

thường tình của con người, nhưng đặc biệt thân thiết 

dùng  ngôn  ngữ  của  quỷ  thần  nói  với  quỷ  thần,  cho 

nên Mật chú là ý nghĩa này. 

Do vì thính chúng rất phức tạp, số lượng cũng 

rất  nhiều  nên  Thế  Tôn  ở  trong  bất  cứ  pháp  hội  nào 

đều là có loại tình hình này, tuyệt nhiên không nhất 

định  chỉ  đại  kinh  mới  có  loại  tình  hình  này.  Phật 

giảng bộ kinh nhỏ, thiên long quỷ thần đến nghe cũng 

là rất nhiều, nên trong kinh luôn luôn có ba thể loại 

này. Vì vậy ở ngay đoạn này là kệ tụng, kệ tụng này 

gọi là  “Cô Khởi tụng” . “Cô khởi”, phía trước Trường 

hàng tuyệt nhiên không có nói qua, đó là Bồ Tát Pháp 

Tạng nói, là đối với lão sư của Ngài mà Ngài nêu ra 

tâm đắc của chính mình. Loại báo cáo này là dùng thể 

loại tán tụng. Kinh văn vừa mở đầu: 

Thứ  nhất:  “Vãng  nghệ  Phật  sở,  đảnh  lễ,  trường 

150 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



quỵ,  hướng  Phật  hiệp  chưởng” [Ði  đến  chỗ  Phật, 

đảnh lễ, quỳ dài, hướng về Phật chắp tay] 

Một là  “Vãng nghệ Phật sở” [Ði đến chỗ Phật].   

Đó là nói Pháp Tạng đến chỗ lão sư giảng kinh 

nói pháp. Chữ “Phật” chỗ này chính là Thế Gian Tự 

Tại Vương Như Lai là lão sư của Pháp Tạng. Bồ tát 

Pháp Tạng nhìn thấy lão sư. 

Hai là  “Đảnh lễ trường quỵ” [Đảnh lễ, quỳ dài]. 

Đó là lễ tiết. Nhà Nho thường nói “Nhân vô lễ 

tắc bất lập”38. Cho nên lễ rất là quan trọng, con người 

không hiểu lễ ở vào xã hội thời xưa thì không có chỗ 

để  đứng,  cũng  chính  là  nói  bạn  ở  trong  xã  hội  mọi 

người không tôn trọng bạn, bạn không có địa vị trong 

xã hội. Giáo học của nhà Nho, lễ chính là Nho hành; 

Ở nhà Phật “lễ” chính là Luật nghi, giới luật nghi qui, 

đệ tử Phật nếu như xả bỏ luật nghi thì bạn đã xả bỏ đi 

Phật hạnh. 

Ngày  nay  chúng  ta  học  Phật  học  cái  gì?  Học 

những gì Phật làm. Hay nói cách khác, chúng ta học 

đời sống của Phật, học hành vi của Phật. Hành vi đời 

sống  của  Phật  ghi  chép  lại  thì  gọi  là  luật  nghi.  Giới 

luật nghi qui vô cùng là quan trọng, quyết định không 

thể xem thường. 

151 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





Xã hội hiện tại này tuy là mọi người không nói 

lễ, thế nhưng nếu bạn lấy lễ đối với người thì người 

khác đều hoan hỉ, không có ai chán ghét, trái lại nếu 

như bạn không hiểu lễ mạo, bạn ở vào trong trường 

hợp này, mọi người xem thấy đều rất không hoan hỉ, 

dường như là thấy không vừa mắt, hay nói cách khác 

dần dần sẽ xa lánh đối với bạn. Như vậy có thể thấy 

được lễ vô cùng quan trọng. Tinh thần của lễ là biểu 

đạt thành kính của chính mình. 

Cái điểm này rất then chốt, nếu trong tâm bạn 

không có lòng thành kính, thì nghi thức ở bên ngoài 

đó là hư ngụy, cau mày nhíu mặt cũng rất dễ bị người 

xem thấy. Cho nên chúng ta đối với người có lễ mạo 

chí kính, nhất định phải từ trong tâm chân thành mà 

sanh ra. Thế nhưng ở trên hình thức xưa nay không 

như nhau: Như thời xưa vào thời đại của Đế Vương, 

bá tánh xem thấy Đế Vương hành lễ chí kính, lễ chí 

kính vào thời trước là “Tam quỳ, cửu khấu”39, đó là lễ 

xưa. Còn ở trong nhà Phật chúng ta, đó là đảnh lễ ba 

lạy đi  nhiễu  phía hữu ba vòng như  chúng ta thường 

xem thấy ở trên kinh. Thế nhưng sau khi đến Trung 

Quốc, đi nhiễu phía hữu ba vòng miễn rồi, thì đã bỏ 

bớt rồi, chỉ còn là đảnh lễ ba lạy, đây là lễ kính nhất 

của nhà Phật chúng ta. Trên thực tế mà nói, việc đảnh 

lễ ba lạy so với thấy quốc vương xưa ba lần quỳ chín 

lần cúi đầu đơn giản hơn nhiều. 

Vào  thời  xưa  người  nhỏ  xem  thấy  người  lớn, 

152 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



hoặc vào những ngày lễ lớn trong năm, như ngày tết 

thăm viếng ông bà, ba lần quỳ chín lần cúi đầu. Người 

lớn tổ chức mừng sinh nhật, bạn đến chúc thọ cũng là 

ba  lần  quỳ  chín  lần  cúi  đầu,  đây  là  lễ  xưa.  Nghi  qui 

hiện  tại  đã  không  còn  quỳ  lạy,  nguyên  thủ  của  quốc 

gia, người lãnh đạo quốc gia, đó là người chúng ta tôn 

kính nhất, lễ tiết ngày nay là chúng ta nhìn thấy họ, xá 

cúi đầu ba cái, xá cúi đầu ba lần chính là lễ kính nhất. 

Cho  nên  ở  trên  nghi  thức  tuy  là  xưa  nay  không  như 

nhau,  nhưng  cái  tâm  thành  kính  thì  không  hề  khác 

nhau, chúng ta phải hiểu rõ cái đạo lý này. 

Ngày  nay  chúng  ta  muốn  đem  Phật  pháp  mở 

rộng đến toàn thế giới thì nghi qui của chúng ta phải 

hiện đại hoá. Vì sao? Có rất nhiều người thanh niên 

không dám đến học Phật, bạn hỏi họ vì sao vậy? Họ 

trả lời “Học Phật phải cúi đầu, việc này tôi không làm 

được”. Bạn thấy đấy, chỉ vì một nghi qui nhỏ như vậy 

mà  đã  chướng  ngại  rất  nhiều  người  không  dám  đến 

học Phật. 

Các  vị  phải  nên  biết,  việc  lễ  xưa  này  quyết 

không phải  là ý của Phật, Phật  là  một  người rất mở 

rộng, Phật không hề có chút cố chấp. Bạn thấy Phật 

không hề có phân biệt, không có chấp trước thì làm 

sao  Ngài  có  thể  cố  chấp?  Cho  nên  chúng  ta  hiểu  rõ 

được  ý  nghĩa  này,  Phật  pháp  nhất  định  phải  đi  đến 

hiện  đại  hoá,  phải  đi  đến  bổn  thổ  hoá,  mới  có  thể 

153 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





được  người  hiện  đại,  người  bản  địa  nhiệt  liệt  hoan 

nghênh. Ngày nay chúng ta đề xướng trong đạo tràng, 

thấy  hình  tượng  Phật  Bồ  Tát  xá  ba  xá  thì  được  rồi, 

thật chất là tốt, chắp tay cung cung kính kính, ba lần 

xá  như  ba  lần  cúc  cung  vậy,  còn  khi  cử  hành  pháp 

hội, thì vào lúc này chúng ta đảnh lễ ba lạy đối  với 

Phật bởi vì đó là một điển lễ long trọng đặc thù. Còn 

bình thường xem thấy ở đạo tràng, ba lần vái chào thì 

tốt, thì được rồi. Đề xướng như vậy, rất nhiều thanh 

niên trẻ đều rất bằng lòng tiếp nhận. 

Phật tiếp dẫn đại chúng, các vị đều biết được có 

“Tứ Nhiếp Pháp”. Tứ nhiếp pháp là Bố thí, Ái  ngữ, 

Lợi hành, Đồng sự. Bạn thấy Phật rất nhiều mở rộng, 

Phật  chưa  từng  miễn  cưỡng  người,  chưa  từng  gây 

thêm  chút  phiền  phức  cho  người,  luôn  là  làm  cho 

người hoan hỉ ưa thích. Chúng ta phải hiểu rõ nguyên 

tắc  này,  cho  nên  nhất  định  phải  đề  xướng  nghi  qui 

mới  này  thì  mới  có  thể  đem  Phật  pháp  phổ  cập  đến 

toàn thế giới. “Đảnh lễ trường quỳ”, như vậy là các vị 

đều biết, ý nghĩa đều biết được. 

Ba  là   “Hướng  Phật  hiệp  chưởng” [Hướng  về  Phật 

chắp tay]. 

Hiệp chưởng là biểu thị nhất tâm, cho nên lồng 

bàn  tay  phải  khép  lại,  biểu  thị  cái  gì?  Bình  thường 

mười ngón tay chúng ta đại biểu tán loạn, tán loạn là 

154 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



không cung kính. Ngày nay nghe Phật nói pháp, thỉnh 

giáo  với Phật, chuyên tâm nhất  chí  đem cái  tâm tán 

loạn thâu nhiếp lại, nên chắp tay là biểu thị nhất tâm, 

biểu thị cái ý này, cho nên bàn tay phải khép kín lại 

biểu thị nhất tâm, đó là biểu pháp. 

Thứ hai: “Tức dĩ già-tha tán Phật, phát quảng đại 

nguyện,  tụng  viết” [Liền  dùng  già-tha  khen  Phật, 

phát nguyện rộng lớn, tụng rằng] 

Một là  “Già tha” [Tán tụng]  

Là tiếng Ấn Độ, dịch thành ý Trung văn là Cô 

Khởi tụng, chính là tán tụng, phía sau không phải là 

những  gì  đã  nói  phía  trước,  phía  trước  tuyệt  nhiên 

chưa  nói  qua,  nó  là  độc  lập.  Cô  Khởi  tụng  cũng 

thường thấy trong kinh Phật, thế nhưng không có phổ 

biến  như  Trùng tụng, Cô Khởi tụng có lúc tác dụng 

của  nó  là  bổ  sung  phần  không  đủ  ở  phía  trước,  ý 

nghĩa  phía  trước  đã  nói  vẫn  còn,  vẫn  chưa  nói  hết, 

dùng Cô Khởi tụng để bổ sung, hoặc là phía trước đã 

nói  còn  sót  lại  mà  ý  nghĩa  rất  quan  trọng,  thì  dùng 

phương  thức  này  để  bổ  sung.  Thế  nhưng  nếu  chỉ 

riêng tán thán Phật Bồ Tát, thì Cô Khởi tụng dùng rất 

phổ biến, đây là dùng để tán thán. Câu này là nói nội 

dung Ngài tán tụng. 

Hai là  “Phát quảng đại nguyện”  [Phát nguyện rộng 

155 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





lớn]. 

Việc này rất thù thắng, đây là Pháp Tạng phát 

nguyện ở trước mặt lão sư, cũng chính là thưa với lão 

sư nguyện vọng của chính mình. Chính mình đã lập 

ra  nguyện  vọng,  người  Trung  Quốc  chúng  ta  gọi  là 

lập chí, cái điểm này đối với cả đời của chính chúng 

ta có thành tựu hay không mấu chốt ở ngay chỗ này. 

Chí  hướng  chính  là  nguyện  vọng  của  một  người  ở 

ngay trong một đời của họ. 

Pháp  Tạng  Tỳ  Kheo  phát  đại  nguyện,  ở  ngay 

trong một đời Ngài muốn thực hiện nguyện vọng của 

Ngài,  cho  nên đời sống  của  Ngài, nỗ lực  của  Ngài, 

phấn đấu của Ngài, Ngài có phương hướng, có mục 

tiêu, Ngài liền có thể đạt được. Nếu như một người 

không có chí hướng thì khi bạn hỏi họ tương lai làm 

cái  gì?  Họ  không  biết.  Các  vị  nghĩ  xem  họ  sẽ  có 

tương ưng gì? Không thể có được thành tựu. Có thể 

thấy được chí hướng thành công hay thất bại đối với 

một người, nó là then chốt, là tinh tuý. Ở trong Phật 

pháp gọi là phát nguyện, cũng như nhà Nho nói lập 

chí,  không  hề  khác  nhau,  ý  nghĩa  hoàn  toàn  như 

nhau. 

Chúng ta học Phật,  nguyện vọng của chúng ta 

là gì? Nguyện vọng thù  thắng nhất  là học làm Phật. 

Đó là thù thắng nhất, hiếm được nhất. Chúng ta nghĩ 

156 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



tưởng  xem  chính  mình  đi  vào  trong  Phật  đường,  có 

phải là đến đây phát nguyện làm Phật? Các vị đồng tu 

đến nơi đây để nghe kinh, vì sao bạn muốn đến đây 

nghe  kinh?  Buổi  tối  hôm  nay  buồn  chán  không  có 

việc gì làm, đến nơi đây để tiêu khiển một chút, đích 

thực có người có loại tâm trạng này. Việc tiêu khiển 

này đương nhiên ở trong xã hội văn minh hiện tại là 

tiêu  khiển  cao  thượng  nhất  so  với  những  nơi  tiêu 

khiển thông thường, đây thực tế là cao minh hơn rất 

nhiều, thế nhưng việc này không thể thành tựu. 

Chúng  ta  đọc  “Lục  Tổ  Đàn  Kinh”,  chúng  ta 

phải  nên  học  tập  với  đại  sư  Huệ  Năng.  Đại  sư  Huệ 

Năng đến Hoàng Mai tham kiến Ngũ tổ Hoàng Nhẫn, 

cũng chính là lúc lạy Hoà Thượng Hoằng Nhẫn, Ngài 

nói  rất  rõ  ràng  với Hoà  Thượng  Hoằng  Nhẫn:  “Con 

đến  nơi  đây  là  muốn  làm  Phật”.  Bạn  xem  khẩu  khí 

của Ngài bao lớn, Ngài đến là muốn làm Phật, chúng 

ta rất ít nghe nói qua có loại khẩu khí này. Ngài lập 

chí muốn làm Phật, Ngài chân thật đã làm được, Ngài 

thật đã thành công rồi, trong Tông môn gọi là: “Minh 

tâm  kiến  tánh,  kiến  tánh  thành  Phật”,  Ngài  thật  đã 

làm được Phật rồi. 

Chúng ta nghĩ xem chúng ta ở ngay trong một 

đời  này,  trong  khoảng  mấy  mươi  năm  chúng  ta  đã 

làm  cái  gì? Đến thế gian  làm những việc chi? Ngay 

trong một đời này rốt cuộc có thể thành tựu được gì? 

157 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





Rất quan trọng! Bạn ngay đến cái nguyện cũng không 

có thì ngay trong đời này bạn còn có thành tựu được 

gì?  Thực  tế  mà  nói  cũng  là  sợ  các  vị  đồng  tu  xem 

thường đi cái việc này. 

Cái đạo tràng này được cảm ứng của chư Phật 

Bồ  Tát,  chư  Phật  Bồ  Tát  hộ  niệm,  cư  sĩ  Lý  Mộc 

Nguyên  lãnh  đạo  ở  nơi  đây,  xây  giảng  đường,  xây 

Niệm  Phật  Đường,  chỉ  cần  các  vị  phát  nguyện  làm 

Phật,  nơi  chốn  này  chính  là  tăng  thượng  duyên  cho 

bạn, giúp đỡ bạn ở ngay trong một đời này quyết định 

làm Phật, có nguyện ắt thành. 

Người  xưa  thường  nói:   “Phật  thị  môn  trung, 

 hữu cầu tắc ứng” . Ngày nay chúng ta không cầu thứ 

gì  khác  chỉ  cầu  làm  Phật,  mọi  người  nhất  định  phải 

phát ra cái nguyện này. Pháp môn Tịnh Độ, tổ sư đại 

đức từ xưa đến nay nói với chúng ta, có ba điều kiện 

học tập, gọi là ba Tư Lương, đây là ba điều kiện cơ 

bản “Tín - Nguyện - Hạnh”. 

Đương nhiên cái thứ nhất bạn phải tin tưởng, bạn 

không tin tưởng thì bạn làm sao phát nguyện? Tín xếp 

ở thứ nhất. Đại sư Ngẫu Ích nói ở trong “Di Đà Kinh 

Yếu Giải”, cái chữ “Tín” này Ngài đã giảng sáu điều, 

ngay  trong  6  điều  này  thì  điều  thứ  nhất  chính  là  tin 

tưởng chính mình. Con người nếu không có lòng tự tin, 

Phật Bồ Tát tuy là từ bi cũng không thể nào giúp được, 

158 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



bạn chính mình có thể tin tưởng, người khác sẽ giúp đỡ 

bạn.  Tin  cái  gì?  Tin  chính  mình  ngay  đời  này  quyết 

định có thể làm Phật. Đây là Đại sư Ngẫu Ích giảng cho 

chúng  ta  nghe  cái  chữ  tín  này,  điều  thứ  nhất  là  tin 

tưởng chính mình. Điều thứ hai là tin tưởng Thích Ca 

Mâu Ni Phật, A Di Đà Phật, tất cả chư Phật Như Lai có 

thể giúp  chúng ta, tin Phật là xếp  ở hàng thứ hai,  cái 

thứ nhất phải tin chính mình. Đây là chỗ khác nhau với 

các tôn giáo nói về chữ tin. 

Thông  thường  các  tôn  giáo  nói  tin,  thì  cái  thứ 

nhất là tin tha. Còn Phật pháp chúng ta nói tin, cái thứ 

nhất  là  tin  chính  mình,  “Ta  có  Phật  tánh,  ta  có  thể 

 làm Phật” . Sau đó thứ hai lại tin tưởng chư Phật Bồ 

Tát quyết định giúp đỡ chúng ta, quyết định thành tựu 

ta,  việc  này  quan  trọng.  Cho  nên  có  tin  mới  phát 

nguyện. Nguyện là mục tiêu cả một đời chúng ta nỗ 

lực  phấn  đấu,  ở  trong  Phật  pháp  gọi  là  “tinh  tấn”. 

Mục  tiêu  của  tinh  tấn,  phương  hướng  của  tinh  tấn. 

Người xưa thường nói cho chúng ta nghe  “Nguyện dĩ 

 đạo hành”  40, là nguyện dẫn dắt bạn tu hành, “Hành dĩ 

tiễn  nguyện”41,  là  hành  của  chúng  ta  thực  hiện 

nguyện  vọng  của  chúng  ta,  “Nguyện  hạnh  tương 

chất”42,  nguyện  giúp  cho  hành,  hành  giúp  cho 

nguyện, vậy mới có thể thành tựu, làm gì mà không 

thành tựu chứ? 

 Hành của Tịnh Độ: 

159 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





Chánh  hạnh  là  chấp  trì  danh  hiệu.  Ở  trong  vô 

lượng  hành  môn  đại  đức  xưa  đều  tán  thán,  rất  đơn 

giản,  rất  dễ  dàng,  rất  ổn  định,  hơn  nữa  rất  có  hiệu 

quả.  Một  pháp  môn  tốt  như  thế  này,  đáng  tiếc  rất 

nhiều  người không tin, vậy thì  không còn cách nào. 

Rất nhiều người không tin tưởng, chúng ta đều không 

lấy làm lạ. Vì sao vậy? Chư Phật Như Lai đều nói là 

“Pháp  môn  khó  tin”43.  Nếu  như  pháp  môn  này  vừa 

nói ra mọi người đều tin tưởng, vậy thì làm sao có thể 

gọi  là  khó  tin?  Nói  rồi  mọi  người  đều  không  tin 

tưởng, đó mới gọi là khó tin, bạn có thể tin tưởng là 

không dễ dàng. 

Bạn  thấy  hiện  tại  thế  gian  này,  có  bao  nhiêu 

người học Phật? Trong những người đều học Phật có 

được  bao  nhiêu  người  niệm  Phật?  Số  người  quá  ít. 

Các  nơi  khác  chúng  ta  không  cần  nói  đến,  lấy 

Singapore  nơi  đây  mà  nói,  tín  đồ  Phật  giáo  của 

Singapore  có  bao  nhiêu  người?  Quyết  không  chỉ 

những người ngồi đây. Một lần tổ chức đại pháp hội 

nào,  tôi  đều  xem  thấy  có  mấy  vạn  người,  đương 

nhiên tham dự pháp hội tuyệt nhiên không phải tất cả 

tín  đồ  Phật  giáo  Singapore  đều  đến  tham  dự,  quyết 

định  không  thể.  Vậy  thì  biết  được  tín  đồ  Phật  giáo 

Singapore  rất  nhiều,  thế  nhưng  người  niệm  Phật  thì 

không  nhiều.  Bạn  xem  ngày  ngày  đến  nghe  kinh, 

ngày ngày đến Niệm Phật Đường để niệm Phật, hiện 

tại Niệm Phật Đường chúng ta, thứ bảy, chủ nhật đại 

160 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



khái có 7-8 trăm người, 7-8 trăm người so với tín đồ 

cả một khu vực mà nói, là số ít, rất ít không đáng kể. 

Vậy chẳng phải gọi là pháp khó tin đó sao? 

 Niệm Phật phải niệm như thế nào? 

Bồ Tát Đại Thế Chí dạy chúng ta “Gom nhiếp 

sáu  căn,  tịnh  niệm  tương  tục”.  Ngày  trước  từng  có 

người hỏi tôi: 

- Pháp sư! Hai câu này giảng như thế nào? Cái 

gì  gọi  là  gom  nhiếp  sáu  căn?  Làm  thế  nào  để nhiếp 

sáu căn? 

Họ đến hỏi tôi, tôi nói với họ: 

- Tịnh niệm nối nhau. 

Họ lại hỏi tôi: 

- Làm thế nào mới có thể làm đến tịnh niệm nối 

nhau? 

- Thì là “Gom nhiếp sáu căn”. 

Hai  câu  này  hỗ  trợ  lẫn  nhau.  Nếu  bạn  không 

hiểu được thì làm sao gom nhiếp được sáu căn. Bạn ở 

trong  Niệm  Phật  Đường  thành  thật  mà  niệm,  trong 

lòng chỉ có Phật A Di Đà, các niệm khác đều không 

còn thì là gom nhiếp sáu căn. 

161 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





Cho  nên  Niệm  Phật  Đường  chúng  ta,  đại  khái 

không giống như các Niệm Phật Đường ở nơi khác, 

Niệm Phật Đường này toàn là Phật tượng của Phật A 

Di Đà, không luận bạn nhìn từ phía nào, đều là xem 

thấy  tôn  tượng  này,  bạn  sẽ  không  có  phân  biệt,  sẽ 

không có chấp trước, tự nhiên liền làm đến được gom 

nhiếp sáu căn. Nếu như Phật tượng của Phật A Di Đà 

có rất nhiều hình dáng, chúng ta xem thấy rồi không 

biết được vị nào thì tốt, tương lai vãng sanh rốt cuộc 

không biết hình dáng Phật A Di Đà nào đến tiếp dẫn 

ta,  phiền  phức  này  sẽ  rất  to.  Cho  nên  Niệm  Phật 

Đường chúng ta Phật tượng rất nhiều, thế nhưng chỉ 

một tạo dáng, tuyệt đối chỉ một kiểu dáng, giúp cho 

bạn  gom  nhiếp  sáu  căn,  giúp  cho  bạn  tịnh  niệm  nối 

nhau.  Tịnh  niệm  nối  nhau  chính  là  thường  nói 

 “Không hoài nghi, không xen tạp, không gián đoạn” . 

Niệm Phật Đường tuy là niệm Phật, nhưng nghe kinh 

vẫn  là  rất quan trọng,  sợ  là  niệm  Phật  niệm  qua  vài 

ngày không nghe kinh, họ lại nghĩ tưởng xằng bậy, ở 

Niệm Phật Đường mọi người cùng nhau niệm Phật lại 

có rất nhiều ý kiến, vậy thì phiền phức rồi. Cho nên 

trước khi bước vào Niệm Phật Đường “Hiểu rồi mới 

hành”.  Đó  là  chính  xác!  Bạn  hiểu  được  tường  tận, 

hiểu được thấu suốt rồi, tâm được định rồi, sẽ không 

còn có ý kiến nữa, vậy Niệm Phật Đường đó có được 

kết  quả.  Hiện  tại  chúng  ta  hiểu  chưa  đủ,  nên  biện 

pháp bổ cứu duy nhất chính là giải hành tương ưng, 

162 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



có giải có hành, đối với mọi người mới có thể có sự 

giúp đỡ nhiều một chút. Nhưng mỗi ngày mọi người 

theo  tôi  nghe  kinh,  mà  không  đi  niệm  Phật  cũng 

không  được,  tâm  là  bao  chao,  cho  dù  có  thể  nghe 

kinh,  nhưng  không  thể  thâm  nhập.  Trên  kinh  nói 

“Thâm  giải  nghĩa  thú”,  họ  không  làm  được.  Có  thể 

thấy  được  như  người  xưa  nói  giải  cùng  hành,  giống 

như đôi cánh của chim, hai cái bánh của xe, thiếu một 

cái thì không được. 

Ngày trước đạo tràng của Đại sư Ấn Quang, tuy 

là  không  giảng  kinh,  thế  nhưng  ở  trong  Niệm  Phật 

Đường,  khi  mỗi  lần  chỉ  tịnh  một  cây  hương  đều  có 

giảng khai thị. Dùng phương pháp giảng khai thị để 

bù đắp giảng kinh, những phương pháp này nếu dùng 

lời  hiện  tại  mà  nói,  mục  đích  của  Ngài  cũng  chẳng 

ngoài  xây  dựng  cùng  hiểu  mà  thôi.  Dùng  thuật  ngữ 

của  Phật  pháp  để  nói  là  xây  dựng  “Kiến  hoà  cùng 

hiểu”,  mục  đích  ở  ngay  chỗ  này.  Chỉ  cần  chúng  ta 

cùng  hiểu,  có  kiến  giải  nhất  chí,  sáu  phép  hoà  liền 

làm được. Tăng đoàn của sáu phép hoà. 

Chúng ta trong khi truyền thụ Tam Quy giảng 

“Quy y Tăng, chúng trung tôn”. 

 “Chúng trung tôn”  giảng thế nào? 

“Chúng”  chính  là  đoàn  thể.  Hiện  tại  chúng  ta 

163 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





gọi là xã đoàn, thế xuất thế gian bao gồm trong tất cả 

xã đoàn thì cái xã đoàn này đáng được tôn kính nhất, 

đó  gọi  là  chúng  trung  tôn.  Vì  sao  đáng  được  người 

tôn  kính,  đáng  được  đoàn  thể  khác  tôn  kính,  đáng 

được các đoàn thể khác noi theo? Bởi vì bạn là tăng 

đoàn hoà hợp, đạo lý chính ngay chỗ này. 

Nền tảng của hoà hợp là xây dựng ở ngày ngày 

nghe  pháp,  xây  dựng  trên  đọc  kinh  nghe  pháp.  Rời 

khỏi đọc kinh nghe pháp, mỗi người có cách nghĩ của 

mỗi  người,  mỗi  người có ý kiến  của  mỗi  người. Vô 

thỉ  kiếp  đến  nay,  pháp  môn  tập  khí  của  mỗi  người 

không  như  nhau,  cùng  ở  chung  một  nơi  thì  làm  gì 

không  có  ý  kiến  chứ?  Đây  là  việc  không  thể  nào 

được,  cho  nên  Trung  Quốc  thời  trước  những  đạo 

tràng xưa ngày ngày giảng kinh. 

Nếu y theo kinh Phật mà nói thì yêu cầu chúng 

ta  tương  đối  nghiêm  khắc,  mỗi  ngày  giảng  kinh  hai 

thời, còn hai thời tu hành, đó là tiêu chuẩn Phật nói. 

Hai thời là hai thời của Ấn Độ xưa, Ấn Độ đem ngày 

đêm phân làm sáu thời, bạn nghĩ hai thời là thời gian 

bao lâu vậy? Hiện tại người Trung Quốc chúng ta gọi 

là tiểu thời, mỗi thời là một giờ đồng hồ, 24 giờ một 

ngày.  Tại  vì  sao  gọi  là  tiểu  thời?  Có  tiểu  thì  đương 

nhiên  có  đại,  không  sai.  Trung  Quốc  thời  xưa  dùng 

đơn vị thời gian là dùng Tý, Sửu, Dần, Mẹo, Thìn, Tị, 

Ngọ, Mùi, Thân, Dậu, Tuất, Hợi là 12 thời trong một 

164 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



ngày, thời giờ của Trung Quốc dùng 12 thời, còn hiện 

tại chúng ta chọn lấy giờ phương tây mà toàn thế giới 

đều thông dụng, chúng ta cũng chọn dùng, gọi nó là 

tiểu thời, 24 giờ đồng hồ, một thời của nó là nửa thời 

vào  thời  xưa  chúng  ta,  hai  tiểu  thời  mới  là  một  giờ 

của Trung Quốc xưa. Còn thời của Ấn Độ lại là lớn 

gấp đôi so với Trung Quốc xưa của chúng ta, cho nên 

một thời của Ấn Độ xưa là bốn giờ hiện tại. Vậy thì 

Phật giảng kinh ngày hai thời chính là một ngày nghe 

tám giờ đồng hồ. Nghe kinh như vậy bạn mới có thể 

khai ngộ, không để bạn có vọng tưởng, không để bạn 

có tạp niệm. Để bạn ngày ngày đến nghe kinh. 

Thế nhưng nghe kinh cũng khó, đến nơi đâu mà 

tìm  pháp  sư  để  giảng  kinh  cho  bạn?  Vào  thời  xưa 

chúng  ta  xem  thấy  ghi  chép  trong  sách  xưa,  Đại  sư 

Thanh  Lương  năm  xưa  còn  ở  đời  giảng  Kinh  Hoa 

Nghiêm, Đại sư Ngài đem một bộ đại kinh này giảng 

qua 50 lần. Chúng ta tỉ  mỉ  quán sát, “Hoa Nghiêm” 

giảng  qua  một  lần  chí  ít  phải  một  năm.  Một  ngày 

giảng  bao  nhiêu  giờ?  Tám  giờ  đồng  hồ,  một  ngày 

giảng  tám  giờ  đồng  hồ,  một  năm  một  bộ  viên  mãn. 

Ngài  giảng  50  lần  thì  50  năm.  Đại  sư  Ngài  trường 

thọ, Ngài đã sống 100 tuổi. 

Chân thật là 8 giờ giảng kinh, còn phải có 8 giờ 

tu  hành.  Phương  thức  tu  hành  không  ngoài  hai  loại 

lớn, một loại là Tham Thiền, một loại là Niệm Phật. 

165 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





Hay nói cách khác mỗi ngày 8 giờ giảng kinh, 8 giờ 

niệm Phật hoặc là 8 giờ tham Thiền, thì bạn không có 

vọng  tưởng,  không  có  tạp  niệm.  Cho  nên  loại  đạo 

tràng  đó  giống  như  lò  luyện  gang  vậy,  như  là  lò 

luyện, đồng bể, sắt vụn bỏ vào cũng biến thành kim 

cang.  Đạo  tràng  như  vậy  vào  200-300  năm  gần  đây 

chúng  ta  không  còn  xem  thấy,  không  còn  nữa,  đều 

không nghe nói qua. 

Ngày nay chúng ta ở nơi đây, gặp được một số 

Bồ Tát phát tâm, các vị nhân duyên chín muồi, được 

Phật lực gia trì, Long thiên ủng hộ, hy vọng đạo tràng 

như  vậy  có  thể  lại  xuất  hiện  ở  Singapore,  cái  nhân 

duyên  này  quá  hi  hữu,  chúng  ta  nghe  rồi  vô  lượng 

hoan  hỉ,  ngay  trong  tưởng  tượng  chúng  ta  chư  Phật 

hoan hỉ, Long thiên quỷ thần thảy đều hoan hỉ. Cho 

nên đây là nhân duyên hi hữu, tương lai thôn Di Đà 

xây  xong,  có  một  hình  tròn,  một  Niệm  Phật  Đường 

lớn. Hình tròn cũng giống như cái lò luyện gang vậy, 

các  vị  bước  vào  luyện,  bước  vào  rèn  luyện,  vậy  thì 

chúng ta hy vọng tương lai niệm Phật 24 giờ không 

gián đoạn, đạo tràng như vậy quyết định có thần hộ 

pháp  chăm  sóc,  nếu  bạn  muốn  lười  biếng  thần  hộ 

pháp  sẽ  trừng  phạt  bạn,  giống  như  thầy  Ngộ  Thiện 

của chúng ta đã bị thần hộ pháp trừng phạt một lần. 

Cho nên người tuy là nhiều, nhưng tôi tin tưởng quản 

lý sẽ không có chút phiền não nào. Tại sao vậy? Có 

thần hộ pháp quản lý, chư Phật hộ niệm, Long thiên 

166 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



thiện thần ủng hộ, 24 giờ đồng hồ không gián đoạn. 

Đương nhiên tháng dài năm rộng chúng ta còn có tinh 

thần đó hay không? Chúng ta tuân thủ lời giáo huấn 

của  lão  hoà  thượng  Đế  Nhàn,  niệm  mệt  rồi  thì  bạn 

nghỉ  ngơi,  nghỉ  ngơi  xong  rồi  lập  tức  trở  lại  Niệm 

Phật Đường niệm Phật. Vậy khi chúng ta giảng kinh, 

là  khi  các  vị  chỉ  tịnh  ở  Niệm  Phật  Đường,  ngồi  lại 

nghe kinh. Chúng ta dùng truyền hình, dùng internet 

truyền qua, mở màn hình ở Niệm Phật Đường ra, mọi 

người ngồi lại nghe kinh. Sau khi nghe xong, tắt màn 

hình xếp gọn lại tiếp tục nhiễu Phật, bạn nói xem tốt 

dường  nào,  không  hề  khác  nhau  với  thế  giới  Tây 

Phương Cực Lạc. 

Sáng sớm hôm nay tôi đã làm một thí nghiệm, 

hôm trước Tịnh Tông Học Hội Hoa Kỳ Gia Châu, hội 

trưởng Dương gọi điện thoại cho tôi, ông nói buổi tối 

họ  có  một  lần  họp  mặt,  các  đồng  tu  rất  nhiều,  ông 

muốn tôi giảng một chút khai thị với mọi người, cách 

giảng thế nào vậy? Buổi tối của họ cũng chính là sáng 

sớm của chúng ta, tôi nói được! Sáng sớm sau khi tôi 

ăn  sáng  xong  sẽ  giảng  cho  các  vị  nửa  giờ  đồng  hồ. 

Cho nên sáng sớm ngày hôm nay dùng nửa giờ giảng 

cho các đồng tu Gia Châu bên đó nghe. Họ ở bên Gia 

Châu  dùng  internet  tiếp  sóng  trên  màn  hình  lớn,  họ 

đều được nghe, nghe được rất hoan hỉ. Sau khi nghe 

xong, ông viết một lá thư fax gởi cho tôi nói hiệu quả 

rất tốt, họ hy vọng chúng ta gởi băng thu âm qua đó. 

167 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





Việc này thuận tiện quá nhiều, chúng ta người không 

cần  phải  đi, bạn  thấy  hình  ảnh  âm  thanh đều  truyền 

đến  Gia  Châu,  đồng  một  thời  gian  đều  có  thể  tiếp 

sóng xem được. Cho nên tương lai không luận chúng 

ta giảng ở  bất  cứ nơi nào, cùng với các đồng tu nói 

chuyện,  đều  sẽ  đem  hình  ảnh  âm  thanh  truyền  đến 

Niệm Phật Đường. 


****** 

 











 

 

 

 

 

 

168 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

(VCD 068) 

Học  Phật  “Tín  -  Giải  -  Hành  -  Chứng”,  bốn 

điều này chúng ta phải đều quan tâm đến, đồng thời 

ứng dụng. Nếu như chúng ta có cái nguyện vọng này 

thì ngay trong một đời này quyết định có thành tựu. 

Tôi có thể giúp được thì tôi toàn tâm toàn lực giúp đỡ 

mọi  người.  Chúng ta  còn  có  một  nhóm  pháp  sư  trẻ, 

mọi  người  đều  phát  đại  nguyện  “tiếp  nối  huệ  mạng 

Phật, hoằng pháp lợi sanh” này, hy vọng tương lai mô 

hình đạo tràng này ở trên toàn thế giới đều có thể xây 

dựng ở rất nhiều khu vực. Chúng ta nghĩ chỉ cần có 

Bồ  Tát  chân  thật  phát  tâm  để  làm,  nhất  định  nhận 

được cảm ứng. Chư Phật Bồ Tát quyết không có lòng 

riêng tư, không có tâm thiên lệch, nên không phải chỉ 

chuyên môn chăm sóc Singapore mà không chăm sóc 

ở nơi khác, không thể nào như vậy. Tâm của Phật Bồ 

Tát là bình đẳng, là thanh tịnh. Chúng ta làm ra một 

mô hình đầu tiên, kiểu dáng đầu tiên, cho nên thành 

công  thất  bại  của  chúng  ta  sẽ  quan  hệ  rất  lớn,  nhất 

định phải rất cố gắng, rất nỗ lực mà làm. 

Có  nguyện  có  hành,  còn  có  nguyện  không  có 

hành,  nguyện  là  trống  không,  cũng  bằng  với  vọng 

tưởng;  Có  hành  không  có nguyện,  cái  hành  này  của 

bạn không có phương hướng, không có mục tiêu, hay 

nói cách khác khổ tu như thế nào đến sau cùng không 

169 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





có  kết  quả,  đây  là  nói  có  hành  không  có  nguyện, 

không  có  kết  quả.  Cho  nên  nhất  định  phải  hành 

nguyện tương ưng, nguyện giúp cho hành, hành giúp 

cho nguyện, như vậy mới có kết quả. 

Nếu chúng ta muốn làm Phật, thì chúng ta chân 

thật tìm ra được phương pháp lý luận làm Phật rồi, đó 

là “Kinh Vô Lượng Thọ”. Chúng ta xây thôn Di Đà. 

Lão  cư  sĩ  Triệu  Phốc  Sơ  rất  hiếm  có,  đưa  ra  cho 

chúng ta ba chữ “Thôn Di Đà”, lại nêu ra cho chúng 

ta  tên  của  Niệm  Phật  Đường,  Niệm  Phật  Đường 

“Liên Trì Hải Hội”, lão cư sĩ đã đề nghị bốn chữ này. 

Triệu  Phốc  lão  là  Bồ  Tát  tái  sanh,  năm  nay  hơn  90 

tuổi rồi, ông nghe được việc của chúng ta làm rất là 

hoan  hỉ,  đây  đều  là  những  vị  Phật  Bồ  Tát  làm  tăng 

thượng duyên cho chúng ta, chúng ta nhờ vào phương 

pháp và lý luận trên kinh điển nhất định thành công, 

nhất  là  hiện  tại  chúng  ta  cùng  với  mọi  người  cùng 

nhau học tập “Hoa Nghiêm”. 

“Hoa  Nghiêm”  là  đại  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ”, 

tiến độ của Hoa Nghiêm về sau phải nhanh hơn. Hôm 

qua tôi lật xem sơ qua lại thấy phía sau còn hai đoạn 

nữa thì quyển thứ nhất viên mãn. Tôi liền nghĩ chúng 

ta  đã  giảng  hơn  nửa  năm  rồi  mới  giảng  được  một 

quyển, vậy “80 quyển Hoa Nghiêm” thì phải giảng 40 

năm, vậy là không thể được rồi, cho nên về sau tiến 

độ  của  chúng  ta  nhất  định  phải  nhanh  hơn.  Nhanh 

hơn tôi nghĩ  phương pháp của chúng ta,  chỗ nào có 

170 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



thể tỉnh lược thì đọc lướt qua, chỗ nào cần phải nói rõ 

thì giảng tỉ mỉ, dùng loại phương thức này, nếu không 

thì  thời  gian  sẽ  rất  dài.  Nếu  như  “Hoa  Nghiêm  80” 

giảng đến 59 quyển, lại tiếp theo “Hoa Nghiêm 40” 

thì 99 quyển, 99 quyển thì cùng gần bằng 100 rồi, vậy 

thì bộ kinh này nếu giảng như tiến độ hiện nay, phải 

giảng 50 năm.  Ngài  Thanh  Lương 50 năm  giảng  50 

bộ,  còn  chúng  ta  50  năm  giảng  một  bộ,  thật  không 

đúng, vì vậy tiến độ này phải nhanh hơn. 

Cầu  sanh  Tịnh  Độ  phải  có  chí  hướng  lớn, 

không  nên  nói  “Tôi  hạ  phẩm  hạ  sanh  thì  được  rồi”, 

cái chí hướng này quá nhỏ. 

Chúng  ta  nhất  định  phải  phát  ra  cái  nguyện 

vãng  sanh  thượng  thượng  phẩm,  phải  phát  ra  cái 

nguyện  này,  nếu  nhỡ  không  sanh  được  thượng 

thượng phẩm thì còn có thượng trung phẩm, thượng 

hạ phẩm. Vì vậy cái nguyện đó tiêu chuẩn không nên 

quá  thấp,  nếu  nguyện  là  hạ  hạ  phẩm  vãng  sanh  thì 

chẳng may nếu dưới một chút thì không được. 

Cho nên nhất định phải phát đại tâm, phải tranh 

thủ thượng thượng phẩm vãng sanh. Thượng thượng 

phẩm  vãng  sanh  tôi  đã  nói  qua  với  các  vị  rất  nhiều 

lần,  nhất  định  phải  đem  giáo  huấn  trong  ba  kinh 

“Kinh Vô Lượng Thọ”, “Kinh Quán Vô Lượng Thọ 

Phật”, “Kinh A Di  Đà” (đây là Tịnh Độ ba kinh rất 

quan  trọng)  đem  nó  biến  thành  tư  tưởng,  kiến  giải, 

171 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





hành vi của chính mình, đối nhân xử thế tiếp vật luôn 

không lìa giáo huấn của Phật, chúng ta liền có thể đạt 

được. 

Tiêu chuẩn của chín phẩm, tôi có một cách nhìn 

đơn  giản  hơn  so  với  người  xưa,  nếu  như  chúng  ta 

đem  giáo  huấn  trên  Kinh  Vô  Lượng  Thọ,  làm  đến 

được 100%, bạn nhất định được thượng phẩm thượng 

sanh,  nếu  như  bạn  chỉ  làm  đến  được  90%,  vẫn  còn 

10% chưa làm được, thì bạn được thượng phẩm trung 

sanh, nếu như tiêu chuẩn của bạn hướng xuống thấp 

hơn, ta có thể làm đến được 80%, vẫn còn 20% chưa 

làm được, vậy thì bạn được thượng phẩm hạ sanh, y 

theo  thứ  tự  này  mà  giảm  lần,  giảm  đến  hạ  phẩm  hạ 

sanh phải làm đến được 20%. Hay nói cách khác chí 

ít bạn phải làm đến được 20%, không làm đến được 

20% thì không thể có được vãng sanh, vậy phải nhờ 

vào vận may khi bạn lâm chung. Chỉ cần bạn có thể 

làm  đến  20%-30%-40%  thì  quyết  định  nắm  chắc 

được phần vãng sanh, không có chút  hoài  nghi  nào, 

phải  thật  làm.  Chúng  ta  có  làm  được  như  vậy  thì 

chúng  ta  mới  là  đồng  tâm,  đồng  chí,  đồng  nguyện, 

đồng hạnh với các Ngài: A Di Đà Phật, Bổn Sư Thích 

Ca  Mâu  Ni  Phật,  cho  đến  mười  phương  tất  cả  chư 

Phật  Như Lai. Bạn nói  xem cái  nhân duyên này thù 

thắng dường nào? 

Lấy thượng phẩm vãng sanh thì có gì khó chứ? 

Cái đạo lý này chúng ta phải hiểu, phải nhớ lấy, chăm 

172 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



chỉ nỗ lực mà làm. 

Mời xem đoạn kinh văn sau, đoạn kinh văn sau 

là  Bồ  Tát  Pháp  Tạng  “Tán  Phật”,  “Phát  nguyện”, 

Ngài  là  tấm  gương  của  chúng  ta,  chúng  ta  phải  nên 

học tập với Ngài. 

CHÁNH KINH: 

“Như Lai vi diệu sắc đoan nghiêm 

Nhất thiết thế gian vô hữu đẳng  

Quang minh vô lượng chiếu thập phương 

Nhật nguyệt hỏa châu giai nặc diệu. 

 

Thế Tôn năng diễn nhất âm thanh 

Hữu tình các các tùy loại giải. 

Hựu năng hiện nhất diệu sắc thân   

Phổ sử chúng sanh tùy loại kiến. 

 

Nguyện ngã đắc Phật thanh tịnh thanh 

Pháp âm phổ cập vô biên giới  

Tuyên dương Giới, Định, Tinh Tấn môn 

Thông đạt thậm thâm vi diệu pháp. 

  

Trí huệ quảng đại thâm như hải   

Nội tâm thanh tịnh tuyệt trần lao  

Siêu quá vô biên ác thú môn   

Tốc đáo Bồ Đề cứu cánh ngạn. 

  

173 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





Vô minh, tham, sân, giai vĩnh vô   

Hoặc tận, quá vong, tam-muội lực 

Diệc như quá khứ vô lượng Phật   

Vị bỉ quần sanh đại đạo sư. 

  

Năng cứu nhất thiết chư thế gian 

Sanh lão bệnh tử chúng khổ não  

Thường hành Bố Thí cập Giới, Nhẫn   

Tinh Tấn, Định, Huệ, lục Ba La. 

  

Vị độ hữu tình linh đắc độ   

Dĩ độ chi giả, sử thành Phật  

Giả linh cúng dường hằng sa thánh   

Bất như kiên dũng cầu Chánh Giác. 

 

Nguyện đương an trụ tam-ma-địa   

Hằng phóng quang minh chiếu nhất thiết  

Cảm đắc quảng đại thanh tịnh cư   

Thù thắng trang nghiêm vô đẳng luân. 

  

Luân hồi chư thú chúng sanh loại   

Tốc sanh ngã sát thọ an lạc  

Thường vận từ tâm bạt hữu tình  

Độ tận vô biên khổ chúng sanh 

 

Ngã hạnh quyết định kiên cố lực   

Duy Phật thánh trí năng chứng tri  

Túng sử thân chỉ chư khổ trung  

174 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Như thị nguyện tâm vĩnh bất thoái.” 



Hai khổ đầu là “Tán Phật”, tiếp theo sau từ khổ 

thứ  ba  đến  khổ  thứ  chín  là  “Phát  nguyện”,  khổ  sau 

cùng là thỉnh Phật chứng minh cho Ngài. Trước tiên 

chúng ta xem Ngài tán Phật: 

CHÁNH KINH:  



“Như Lai vi diệu sắc đoan nghiêm 

Nhất thiết thế gian vô hữu đẳng  

Quang minh vô lượng chiếu thập phương 

Nhật nguyệt hỏa châu giai nặc diệu.” 

  

 [Dịch nghĩa:  



 Như Lai vi diệu sắc đoan nghiêm  

 Hết thảy thế gian không ai sánh  

 Quang minh vô lượng chiếu thập phương  

 Nhật, nguyệt, hỏa, châu đều ẩn sáng.] 

Đây  là  khổ  thứ  nhất  là   “Quang  tướng  vô 

 đẳng”. 

Các vị xem cái quyển này là quyển của “Khoa 

Hội”,  khoa  phán  của  chúng  ta  là  “Quang  tướng  vô 

đẳng”.  Bài  kệ  này  khen  quang  minh  tướng  hảo  của 

Phật,  chúng  ta  thường  hay  đọc  kệ  tán  Phật  “Tướng 

hảo quang minh vô đẳng luân”, chính là một câu này, 

175 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





ở ngay đây là bốn câu, bốn câu đương nhiên nói được 

càng rõ ràng hơn. 

Thứ nhất: “Như Lai vi diệu sắc đoan nghiêm” [Như 

Lai vi diệu sắc đoan nghiêm] 

Pháp  Tạng  ngay  chỗ  này  không  có  nói  “Thế 

Tôn”,  không  có  nói  “Thế  Tôn  vi  diệu  sắc  đoan 

nghiêm”,  cũng  không  có  nói  “Phật  Đà  vi  diệu  sắc 

đoan nghiêm”,  mà  Ngài dùng “Như Lai”.  Cái  ý này 

rất sâu, nếu như nói là “Chư Phật”, nói là “Thế Tôn” 

thì  khi  chúng  ta  xem  thấy  cái  chữ  này,  chúng  ta  là 

phàm phu, chúng ta không có phần, chỉ có Phật mới 

có phần, chúng ta không có phần. Nếu nói “Như Lai” 

thì mọi người chúng ta đều có phần. 

 Như Lai là nói cái gì? 

Như Lai là nói tự tánh, chân như bổn tánh, đây 

là trên đại kinh thường dùng. Người Trung Quốc đọc 

Kinh Kim  Cang rất nhiều, “Kinh Kim  Cang” có lúc 

nói chư Phật, có lúc thì nói Như Lai. Phàm hễ gọi chư 

Phật là từ trên tướng mà nói, phàm hễ gọi Như Lai là 

từ  trên  tánh  mà  nói.  Tất  cả  chúng  sanh  đều  có  Phật 

tánh, Phật tánh gọi Như Lai, hay nói cách khác cái ý 

này  chẳng  phải  là  ngầm  hàm  lấy.  Thế  Tôn  ở  trong 

“Phẩm xuất hiện” của Hoa Nghiêm nói “Tất cả chúng 

sanh đều có trí tuệ đức tướng Như Lai”, chẳng phải là 

176 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



cái  ý  này  hay  sao.  Cho  nên  ở  đây  không  dùng  Phật 

Đà, không dùng chư Phật, mà dùng Như Lai. 

“Vi” là tinh vi, “Diệu” là diệu thiện, đó  là tán 

thán sắc tướng, “Sắc” chính là sắc thân. Tướng hảo, 

vẻ đẹp của thân tướng, tinh vi diệu thiện đến cùng tột, 

đoan chánh trang nghiêm, ở trong tướng hảo, không 

tìm  ra  một  chút  kém  khuyết,  đây  là  đại  viên  mãn. 

Phía sau là dùng thí dụ để so sánh. 

Thứ  hai:  “Nhất  thiết  thế  gian  vô  hữu  đẳng” 

[Hết thảy thế gian không ai sánh] 

“Nhất thiết thế gian” là tất cả thế gian hữu tình. 

Thế  gian  thì  không  cần  phải  nói,  hữu  tình  thế  gian 

bao gồm mười pháp giới, trong mười pháp giới Phật 

Bồ Tát đều không thể so sánh, 

“Đẳng”  là  bình  đẳng  với  Ngài,  không  có  ai, 

không  thể  bình  đẳng  với  Ngài.  Trong  đây  còn  có  ý 

nghĩa  rất  sâu,  sâu  đến  chỗ  nào  vậy?  Đoạn  kinh  văn 

phía sau nói ra, chỗ này là hàm chứa trong đó không 

có nói ra, ẩn chứa ở ngay trong đó, phía sau lại tiết lộ 

ra,  đó  là  mỗi  một  người  vãng  sanh  thế  giới  Tây 

Phương Cực Lạc cho dù là hạ hạ phẩm vãng sanh đến 

thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  sắc  tướng  của  bạn 

không hề khác biệt với Phật A Di Đà. Chẳng phải câu 

nói  này  chính  là  tán  thán  người  vãng  sanh  đến  thế 

177 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





giới Tây Phương Cực Lạc hay sao? Cho nên nếu như 

chúng  ta  muốn  tu  đắc  “Như  Lai  vi  diệu  sắc  đoan 

nghiêm”, không phải là việc dễ dàng. Trong kinh này 

có  vô  số  so  sánh,  so  sánh  đến  phước  báo  của  Đại 

Phạm Thiên Vương cũng có 32 tướng tốt, 80 vẻ đẹp, 

tuy là nay đủ 32 tướng 80 vẻ đẹp, nhưng so với ứng 

thân của Thế Tôn  vẫn còn kém rất xa. 

Thế  nhưng  các  vị  phải  nên  biết  thế  giới  Cực 

Lạc là pháp giới nhất chân, không phải ứng thân của 

thế  gian,  nên  cái  thế  giới  đó  trên  kinh  thường  nói, 

 “ Phật có vô lượng tướng, tướng có vô lượng vẻ đẹp, 

thể  chất  của  thân  đều  là  tử  ma  chân  kim  sắc  thân”. 

Chúng ta cần phải nhận biết rõ ràng thì sau đó đối với 

cái túi da thối này sẽ không ham tiếc, sẽ thấy cái thứ 

này phải sớm ngày xả bỏ nó để đổi một cái thân “Tử 

ma  chân  kim  sắc  thân”,  để  đổi  một  khuôn  mặt  “Vi 

diệu sắc đoan nghiêm”, đổi lấy khuôn mặt này, không 

chỉ 32 tướng 80 vẻ đẹp, vừa đến thế giới Tây Phương 

Cực Lạc liền đổi khác. 

Cho  nên  mọi  người  nhất  định  phải  hiểu  được, 

nói  người  chết  rồi,  quyết  định  không  có  chết,  chỉ  là 

thay  đổi  hình  sắc  mà  thôi,  làm  gì  mà  chết?  Không 

phải  chết,  thay  đổi  hình  sắc  mà  thôi.  Người  thông 

minh nhất, người thế gian đệ nhất đẳng, phải biết đem 

diện mạo của mình đổi thành diện mạo của Phật. Đây 

là  mật  nghĩa  hàm  chứa  trong  bài  kệ,  chúng  ta  phải 

biết tranh thủ. 

178 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Hai câu vừa rồi là nói sắc tướng. Hai câu sau là 

nói quang minh: 

Thứ  ba:  “Quang  minh  vô  lượng  chiếu  thập 

phương” [Quang minh vô lượng chiếu thập phương] 

Loại  “quang  minh”  này  là  ánh  sáng  của  thân. 

Đây không phải nói phóng quang, mà là thân quang 

của Phật chính là vô lượng vô biên biến chiếu mười 

phương pháp giới. Cái ánh sáng này là trí tuệ Bát Nhã 

vốn  đủ  trong  tự  tánh,  là  ánh  sáng  vốn  đủ  trong  tự 

tánh, không phải từ bên ngoài đến. Bạn chứng được 

tâm tánh viên mãn, thì ánh sáng của tánh đức làm gì 

mà  không  chiếu  đến  mười  phương  chứ?  Phía  sau 

cũng là thí dụ: 

Thứ  tư:  “Nhật  nguyệt  hỏa  châu  giai  nặc  diệu” 

[Nhật, nguyệt, hỏa, châu đều ẩn sáng] 

Hiện  tại  chúng  ta  ở  cái  thế  gian  này,  đã  thấy 

được  ánh  sáng  thù  thắng  nhất  không  thể  hơn  được 

mặt trời, đây là mắt thịt chúng ta có thể thấy được, kế 

đến là mặt trăng. 

“Hoả châu”: “Hỏa” là đại biểu hoả diệm, đều là 

tượng  trưng  cho  ánh  sáng ;  “Châu”  bảo  châu  cũng 

phát  ra  ánh  sáng.  Đây  là  nói  thế  gian  này  tất  cả  thể 

ánh sáng phát ra ở trong quang minh tự tánh nó đều 

không thể hiển thị ra được. 

179 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





“Nặc  diệu”:  “Nặc”  chính  là  chiếu  diệu  của 

Ngài, quang huy của Ngài.  Giống như chúng ta vào 

ngày trời trong xanh, khi mặt trời không có mây che 

khuất ánh mặt trời rất sáng lạn, chúng ta ở dưới ánh 

mặt trời đó có thắp lên hàng ngàn ánh sáng đèn điện 

cũng không hiện ra được, cũng không thấy được ánh 

đèn. 

Ý nghĩa của “Nặc diệu”, tướng hảo quang minh 

đó là đạo lý gì? Là Phật nói với chúng ta “Duy tâm sở 

hiện, duy thức sở biến”, ở trong cảnh giới của tự tánh 

này chỉ có duy tâm sở hiện, cho nên cảnh giới hiện ra 

gọi là pháp giới nhất chân. 

Các vị phải nên biết, trên “Kinh Hoa Nghiêm” 

Phật nói Bồ Tát Viên Giáo Sơ trụ đã lìa khỏi tâm ý 

thức, không còn dùng tâm ý thức, họ đã xả bỏ “Duy 

thức  sở  biến”,  họ  không  còn  dùng  tâm  ý  thức,  cho 

nên pháp giới của họ là nhất chân. 

Tất cả chúng sanh hữu tình chưa lìa khỏi tâm ý 

thức,  phàm  phu  sáu  cõi,  pháp  giới  bốn  thánh,  cũng 

đều chưa lìa khỏi tâm ý thức, đều là dùng tâm ý thức: 

Trong  pháp  giới  bốn  thánh  dùng  được  chánh,  cũng 

chính  là  nói  tâm  ý  thức  mà  họ  dùng  tương  ưng  với 

tánh đức pháp tánh, chỉ có thiện không có ác, tương 

ưng  với  thiện;  Phàm  phu  sáu  cõi  dùng  tâm  ý  thức 

dùng được bất thiện, hay nói cách khác không tương 

ưng với thiện pháp, mà tương ưng với “Tham - Sân - 

180 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Si - Mạn”, tương ưng với pháp ác. Như vậy mới đem 

pháp  nhất  chân  biến  thành  mười  pháp  giới,  đạo  lý 

chính ngay chỗ này. 

Thế nhưng các vị phải nên biết, thức không lìa 

khỏi tâm tánh, thức nương tâm mà khởi, lìa khỏi tâm 

làm gì có thức, thức không lìa tâm. Sau đó chúng ta 

liền biết được sở biến bất ly năng biến, đây chính là 

nói rõ mười pháp giới không lìa pháp giới nhất chân. 

Pháp  giới  nhất  chân  là  tâm  hiện,  mười  pháp  giới  là 

thức biến, thức không lìa tâm, mười pháp giới không 

ngoài  pháp  giới  nhất  chân.  Thế  nhưng  tất  cả  chúng 

sanh mê mất đi tự tánh, mười pháp giới tuy là không 

rời  khỏi  pháp  giới  nhất  chân,  nhưng  thọ  dụng  của 

pháp  giới  nhất  chân  họ  không  có  được,  không  chỉ 

không có được, họ thấy cũng không thấy được. Còn 

Bồ  Tát  đối  với  pháp  giới  nhất  chân,  những  chúng 

sanh trong mười pháp giới thì đều rõ ràng tường tận, 

thông suốt thấu đáo, đối với hoàn cảnh đời sống của 

chúng ta, tất cả khởi tâm động niệm tạo tác của chúng 

ta, họ thảy đều biết hết. 

Những sự việc này ở trong bộ kinh này đều có 

thuyết minh tường tận, nếu chúng ta thể hội được cái 

đạo lý này thì đối với những sự tướng mà Phật đã nói 

chúng ta liền tin tưởng. 

Người  hiện  nay  không  tin  tưởng  nhân  duyên 

quả báo, vì sao họ không tin tưởng? Vì họ không hiểu 

181 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





được cái đạo lý này, còn nếu như bạn chân thật hiểu 

rõ đạo lý của “Tâm hiện thức biến”, bạn liền tin sâu 

không hoài nghi đối với nhân quả. Cho nên nói:  “Vạn 

 pháp giai không, nhân quả bất không” . Vì sao lại nói 

nhân  quả  bất  không?  Nhân  quả  chuyển  biến  bất 

không, nhân quả tiếp nối  bất  không, hiện  tượng của 

nhân quả chuyển biến từng giây. Loại hiện tượng này 

thì  ở  ngay  trước  mắt  chúng ta,  chúng ta  không thấy 

được,  hơn  nữa  tốc  độ  chuyển  biến  rất  nhanh,  sát  na 

chuyển biến, nói sát na đã nói quá dài rồi, sự việc này 

chúng  ta  để  lại  phần  sau  khi  giảng  quyển  một  Kinh 

Hoa Nghiêm sẽ nói đến. Thật tế mà nói là không thể 

nghĩ bàn. Xem tiếp bài kệ thứ hai. 

CHÁNH KINH:  

 

“Thế Tôn năng diễn nhất âm thanh 

Hữu tình các các tùy loại giải. 

Hựu năng hiện nhất diệu sắc thân   

Phổ sử chúng sanh tùy loại kiến.” 

 [Dịch nghĩa: 

 Thế Tôn hay diễn một âm thanh  

 Hữu tình tùy loại đều hiểu được  

 Lại hiện ra một diệu sắc thân  

 Khiến khắp chúng sanh tùy loại thấy. ] 

Trên khoa đề này là:  “Âm thân phổ độ”.   

182 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Chư  Phật  Bồ  Tát  xuất  hiện  ở  thế  gian,  cái  thế 

gian  này  gọi  là  “Hữu  tình  thế  gian”  là  chỉ  sáu  cõi; 

“Trí chánh giác thế gian” là chỉ trong mười pháp giới 

thì 4 pháp giới Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, Phật 

là  Trí  chánh  giác  thế  gian.  Trong  thế  gian  hữu  tình 

còn  có  “Khí  thế  gian”.  Tại  vì  sao  nói  Khí  thế  gian? 

Bạn  xem  kinh  Hoa  Nghiêm,  trong  “Thế  chủ  diệu 

nghiêm  phẩm”  có  khí  thế  gian  chủ,  đó  là  thần  núi, 

thần cây, thần hoa, thần nước, đó là khí thế gian chủ. 

Đó là chỉ tất cả thế gian. 

Phật xuất hiện ở trong tất cả thế gian là vì việc 

gì  vậy?  Vì  để  giúp  cho  tất  cả  chúng  sanh  giác  ngộ, 

giúp đỡ tất cả chúng sanh hiểu rõ chân tướng của vũ 

trụ  nhân  sanh,  như  trên  Kinh  Bát  Nhã  đã  nói   “Chư 

 pháp thật tướng”  44, là khi bạn giác ngộ tường tận rồi 

thì gọi bạn là Phật Bồ Tát, còn không giác ngộ, không 

tường tận thì gọi là phàm phu. 

Phàm phu ở thế gian này rất khổ cực, bạn ở thế 

gian này thời gian dài, chân thật là quá khứ vô cùng 

vị lại vô tận, vô thỉ vô chung đều đang ở trong luân 

hồi. Bạn nói xem đời sống này khổ cực dường nào? 

Các vị thường hay đọc thấy trong kinh:  “Khởi hoặc, 

 tạo  nghiệp,  thọ  báo”  45,  thế  nhưng  cảnh  giới  này  rất 

không dễ dàng thể hội. Thông thường nói đều là nói 

cảnh giới rất thô, chúng ta ngay trong một đời này mê 

hoặc  điên  đảo,  tạo  tác  vô  lượng  vô  biên  tội  nghiệp, 

183 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





đời sau lại chịu khổ báo ba đường, đây là nói được rất 

thô. 

Còn cách nói này cực kỳ tinh vi: “Mê” là một 

niệm bất giác, đó là khởi “Hoặc”, một niệm bất giác, 

bất  giác  họ  liền  khởi  lên  vọng  động,  cái  động  này 

chính là tạo nghiệp. Trong Tướng tông đã nói   “Một 

 niệm bất giác mà có vô minh” . Một niệm bất giác là 

“Hoặc”,  mà  có  vô  minh  là  tạo  “Nghiệp”,  nên  gọi  là 

“Vô minh bất giác sanh tam tế”, tam tế là quả báo, đó 

là nói với bạn “Hoặc, Nghiệp, Khổ”. Nói đến chỗ cực 

kỳ vi tế này, bạn nói xem cái thứ này có đáng sợ hay 

không? 

Ngày  nay  chúng  ta  ngay  đến  “Hoặc,  Nghiệp, 

Khổ”  thô  cũng  không  cách  gì  đoạn  được,  “Hoặc, 

Nghiệp, Khổ” tế thì càng không biết, hoặc nghiệp khổ 

vi tế này ở trong khoảng sát na. Cho nên mới nói với 

bạn hiện tượng của luân hồi ở nơi đâu vậy? Luân hồi 

ở ngay trong từng sát na. Phật, Bồ Tát xem thấy, thấy 

được rõ ràng tường tận nên mới gọi chúng sanh của 

mười pháp giới đều là “Kẻ đáng thương”. Không phải 

chỉ là phàm phu sáu cõi, tội báo của ba đường, mà cả 

mười  pháp  giới  ở  trong  mắt  của  Pháp  Thân  Đại  Sĩ, 

Chư Phật đều là kẻ đáng thương. Những đạo lý này, 

chân  tướng  sự  thật,  chỉ  có  Phật  mới  có  thể  nói  ra 

được, cho nên Phật xuất hiện ở mười pháp giới chính 

là để cứu độ tất cả chúng sanh. 

184 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Ngay đời này chúng ta đến thế gian để làm gì? 

Để thọ báo, tạo nghiệp, bạn nghĩ tưởng xem có đúng 

không? Mỗi một ngày trải qua đời sống khổ cực đến 

như  thế,  đó  là  thọ  báo.  Đã  thọ  báo  lại  không  trung 

thực  thọ,  một  ngày  từ  sớm  đến  tối  khởi  tâm  động 

niệm, phải quấy, nhân ngã, Tham - Sân - Si - Mạn, đó 

là  tạo  nghiệp.  Chúng  ta  đến  thế  gian  này  là  thọ  báo 

tạo nghiệp, đó là nói chân tướng với mọi người, nói 

lời  thành  thật.  Chư  Phật,  Bồ  Tát  giác  ngộ  rồi,  các 

Ngài đến là để giúp đỡ chúng ta “Lìa khổ được vui”, 

giúp chúng ta “Phá mê khai ngộ”, các Ngài đến làm 

việc này. Nếu bạn muốn hỏi tại vì sao các Ngài đến 

thế  gian  này?  Đến  thế  gian  này  để  làm  cái  gì?  Chư 

Phật Như Lai cùng tất cả chúng sanh chỉ cần hai câu 

là nói ra hết. Cho nên chỗ này tán tụng Phật đến độ 

chúng sanh. 

Thứ  nhất:  “Thế  Tôn  năng  diễn  nhất  âm  thanh” 

[Thế Tôn hay diễn một âm thanh] 



“Thế  Tôn”:  Bạn  xem  phía  trước  nói  Như  Lai, 

chỗ này nói Thế Tôn, không như nhau. Phía trước nói 

“Như Lai” là nói tánh đức chúng ta thảy đều có, chỗ 

này  nói  “Thế  Tôn”,  vậy  thì  chúng  ta  không  có,  mà 

nhất  định  phải  nhờ  vào  tu  đức.  Tu  đức  có  công  thì 

tánh đức mới hiện. Cho nên chúng ta nhất định phải 

chăm chỉ nỗ lực mà tu trì. 

185 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





“Năng  diễn  nhất  âm  thanh”:  Trong  tam  mật 

tương ưng đó là mật ngữ, Phật dùng âm thanh để làm 

Phật sự. 

Thứ hai: “Hữu tình các các tuỳ loại giải” [Hữu tình 

tùy loại đều hiểu được] 

Phật nói pháp một âm thanh, vì sao “Hữu tình” 

họ  thảy  đều  có  thể  lý  giải?  Ngày  nay  chúng  ta  nói 

pháp tại vì sao rất nhiều người nghe không hiểu? Cái 

lý do này ở đâu vậy? Vì chúng ta có chướng ngại cho 

nên  người  khác  nghe  không  hiểu.  Chúng  ta  có 

chướng  ngại,  nên  khi  ngôn  ngữ  khác  nhau  thì  nghe 

không hiểu. Phật không có chướng ngại, cho nên bất 

cứ tộc loại chúng sanh nào nghe ra đều có thể nghe 

hiểu, đều giống như ngôn ngữ của chính họ vậy. 

Chướng ngại ở chỗ nào vậy? Chúng ta có phân 

biệt, có chấp trước, có vọng tưởng, chính là chướng 

ngại. Phật không chướng ngại, không có vọng tưởng, 

không có phân biệt, không có chấp trước cho nên cái 

âm đó từ trong tự tánh lưu xuất ra. Trong tự tánh lưu 

xuất ra, vừa rồi mới giảng tất cả chúng ta “Duy thức 

sở  biến”,  thức  không  lìa  tâm.  Chúng  ta  hiểu  rõ  cái 

đạo lý này, Ồ! Phật một âm nói pháp, chúng sanh tuỳ 

loại hiểu là có đạo lý, tuy không thể vào được cảnh 

giới này nhưng trên lý nói được thông nên trên sự thì 

có thể. 

186 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Ngày  nay  chúng  ta  dùng  thức,  không  có  dùng 

tánh, thức chính là nơi nơi đều có chướng ngại, cho 

nên cùng đồng giảng là Hoa Ngữ nhưng còn có tiếng 

địa phương khác nhau, người ta vẫn nghe không hiểu, 

thậm chí trong lúc nghe còn hiểu sai đi ý nghĩa, đây 

là điều thường hay gặp phải. 

Do đây có thể biết nếu như muốn phát tâm phổ 

độ tất cả chúng sanh, muốn thực tiễn đại nguyện thứ 

nhất trong tứ hoằng thệ nguyện “Chúng sanh vô biên 

thệ nguyện độ”, bạn thử nghĩ xem không kiến tánh thì 

làm  sao  được?  Mức  độ  thấp  nhất  cũng  phải  chứng 

được  địa  vị  Viên  Giáo  Sơ  Trụ.  Viên sơ  trụ  chính  là 

Biệt giáo Sơ Địa Bồ Tát thì cách nói của bạn không 

có chướng ngại. Làm thế nào đạt đến địa vị này, đến 

được cảnh giới này? Phật nói với chúng ta, phải đoạn 

kiến  tư  phiền  não,  phải  đoạn  trần  sa  phiền  não,  vô 

minh phải phá một phẩm, 41 phẩm vô minh phải phá 

một phẩm, bạn mới có thể vào được cảnh giới này. 

 Phiền não phải đoạn từ chỗ nào? 

Phải bắt tay vào từ đâu? Bắt tay vào từ kiến tư. 

“Kiến” là kiến giải sai lầm, “Tư” là tư tưởng sai lầm, 

đem tư tưởng sai lầm, kiến giải sai lầm thay đổi lại. 

Việc  này  thì  cần  phải  luyện,  phải  thật  làm,  vì  vô 

lượng  kiếp  đến  nay  kiến  giải  chúng  ta  sai  rồi,  sai  ở 

chỗ nào vậy? Đem cái thân này xem thành ta, vậy thì 

187 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





sai rồi, nếu như bạn không chịu buông bỏ chấp trước 

sai lầm  của bạn thì  “Minh tâm kiến  tánh” vĩnh  viễn 

không  có  phần.  Tại  sao  vậy?  Tận  hư  không  khắp 

pháp giới là tâm tánh của bạn biến hiện ra, thân thể 

này của chúng ta đương nhiên cũng không ngoại lệ, 

cũng là tâm tánh biến hiện ra, thế nhưng hiện tại bạn 

chấp  trước  cái  tâm  tánh  này  là  ta,  những  thứ  khác 

không phải là ta, kiến giải này là sai lầm. 

 Làm sao bạn có thể hồi phục kiến tánh? 

Cho  nên  một  người  chúng  ta  muốn  minh  tâm 

kiến  tánh,  muốn  hồi  phục  tánh  đức  thì  Phật  nói  rất 

hay cái niệm thứ nhất thì bạn phải xem tất cả chúng 

sanh đều là cha mẹ quá khứ, chư Phật vị lai. Phương 

pháp  này  của  Phật  rất  tuyệt  diệu,  mà  còn  là  chân 

tướng sự thật, khéo léo đến cùng tột. Bạn có thể đem 

tất cả chúng sanh đều xem thành cha mẹ chính mình, 

là chư Phật vị lai. Xem thành cha mẹ thì chính mình 

phải hiếu thuận, xem thấy là chư Phật vị lai phải cung 

kính. 

 Phật pháp học tập từ chỗ nào? 

Bắt  đầu từ hiếu  kính!  Hiếu thuận  tất cả chúng 

sanh, lễ kính tất cả chúng sanh. Biết được mình cùng 

tất cả chúng sanh là một thể, là một không phải hai, 

bắt tay vào từ chỗ này, bạn mới có tiến bộ, công phu 

188 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



của bạn mới có lực. Không luận bạn tu học một pháp 

môn nào, đây là bước đầu tiên, bước đầu không làm 

được thì không cần nói thứ khác. Cho nên bước thứ 

nhất phải mở rộng tâm lượng tận hư không khắp pháp 

giới, đích thực là chính mình, nhà Phật gọi là “Thanh 

tịnh pháp thân”, đó là thanh tịnh pháp thân của chính 

mình. Pháp thân chính  là tự tánh, tánh hải, trên kinh 

Phật  thường  dùng  cái  này  để  thí  dụ,  biển  lớn  pháp 

tánh,  chân  thật  là  chính  mình.  Bạn  có  thể  khế  nhập 

rồi,  khẳng  định  rồi,  bạn  liền  chứng  được  pháp  thân 

thanh tịnh. Chứng được pháp thân thanh tịnh rồi bạn 

chính là Viên Giáo Sơ Trụ Bồ Tát, tánh đức, trí tuệ, 

đức  năng  của  bạn  liền  hướng ra  bên  ngoài,  bạn liền 

được thọ dụng. 

Hai câu nói này là nói pháp, hai câu sau là nói 

hiện thân. 

Thứ ba: “Hựu năng hiện nhất diệu sắc thân   

     Phổ sử chúng sanh tùy loại kiến.” 



[Lại hiện ra một diệu sắc thân, 

Khiến khắp chúng sanh tùy loại thấy] 

Phật  “thân,  khẩu,  ý”  tam  mật!  Thân  mật,  thân 

mật trong Tam mật. Hai câu phía trước âm thanh làm 

Phật, giảng kinh nói pháp. 

189 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





Giảng  kinh  nói  pháp  cái  ý  này  là  nghĩa  rộng, 

không  thể  nói  nhất  định  phải  triển  khai  kinh  điển, 

chiếu  theo  từng  câu  từng  câu  này  mà  giảng  thì  mới 

gọi  là  giảng  kinh  nói  pháp,  không  phải  vậy,  mà  đối 

nhân  xử  thế  tiếp  vật  ngay  trong  cuộc  sống  thường 

ngày, vừa mở miệng chính là giảng kinh nói pháp. Vì 

sao vậy? Dụng ý của từng câu nói đều là giúp người 

khác giác ngộ, mỗi niệm đều giúp tất cả chúng sanh 

lìa khổ được vui. Cho nên chỉ cần mở miệng, chỉ cần 

có âm thanh đều là nói pháp. 

Chúng ta ở ngay trong cuộc sống thường ngày, 

có phải có được ý niệm này hay không? Có phải dùng 

loại  tâm  này  hay  không?  Có  phải  mỗi  giờ  mỗi  phút, 

mỗi nơi mỗi chốn, đều dùng trí tuệ của chính mình, 

dùng  phương  tiện  khéo  léo  của  chính  mình,  khuyên 

nhủ nhắc nhở giúp người khai ngộ? Còn nếu họ nhất 

thời  không  thể  khai  ngộ  thì  từ  từ  vậy,  thường  hay 

nhắc nhở, sẽ có một ngày họ giác ngộ, họ quay đầu. 

Cũng như vừa rồi tôi nghe mấy vị đồng tu nói với tôi, 

“Nhà ăn dưới lầu chúng ta là vô giá đại hội”. Không 

nhất định phải là người tin Phật đến ăn, bất cứ người 

nào  đến  ăn  đều  hoan  nghênh,  nghe  nói  có  những 

người ăn cơm rất tham, không tin Phật nhưng đến lúc 

ăn cơm thì họ liền đến, từ trước đến giờ không niệm 

một  câu  Phật  hiệu,  thế  nhưng  thời  gian  lâu  dần,  lâu 

ngày  dài  tháng  họ  cũng  biết  niệm  Phật,  họ  cũng 

190 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



thường  hay  đến  thường  trụ  giúp  việc  làm  công  quả, 

thời gian lâu rồi liền tin, đều là nói pháp. Cho nên các 

vị ở bên dưới mỗi ngày dọn thức ăn, dọn thức ăn là 

giảng  kinh  nói  pháp,  nhà  bếp  nấu  cơm,  nấu  cơm  là 

giảng  kinh  nói  pháp,  bạn  thấy  thời  gian  lâu  rồi  đều 

khiến  cho  người  ta  sanh  thiện  tâm,  đều  khiến  cho 

người hồi đầu. Cho nên giảng kinh nói pháp là nghĩa 

rộng, không phải nghĩa hẹp. 

Phía  sau  đây  hiện  thân  nói  pháp  là  thân  giáo, 

bạn  thị  hiện  ra  là  một  thân  tướng.  Rất  nhiều  chúng 

sanh xem thấy thân tướng này có cảm xúc không như 

nhau, đó chính là  “Phổ sử chúng sanh tuỳ loại kiến” 

[Khắp  khiến  chúng  sinh  tùy  loài  thấy].  Chúng  ta  ở 

ngay trong cuộc sống thường ngày cũng là có những 

việc  này  nên  nếu  chính  mình  không  thể  giác,  tri, 

không thể cố gắng dùng âm thanh của chính mình thì 

dùng biểu hiện của thân thể chính mình vậy. 

Trên  thực  tế  chúng  ta  thì  sao?  Âm  thanh  của 

chúng  ta,  biểu  hiện  của  chúng  ta,  đều  là  làm  cho 

chúng  sanh  sanh  phiền  não,  đều  là  giúp  chúng  sanh 

tăng thêm “hoặc, nghiệp, khổ”, tăng thêm Tham - Sân 

- Si, chúng ta làm ra là những thứ này. 

Chư Phật Bồ Tát ứng hoá ở thế gian, âm thanh 

của  các  Ngài,  biểu  hiện  của  các  Ngài,  giúp  chúng 

sanh  giác  ngộ,  giúp  chúng  sanh  lìa  phiền  não,  giúp 

191 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





chúng sanh quay đầu là bờ. Chúng ta học Phật phải từ 

ngay  chỗ  này  mà  học,  học  Phật  hiện  thân,  học  Phật 

nói  pháp.  Phật  “thân,  ngữ,  ý”  tam  mật,  chúng  ta  lại 

chẳng phải là tam mật hay sao? Căn tánh chúng sanh 

không như nhau, tập khí không như nhau, đáng dùng 

phương  thức  gì  để  độ,  chúng  ta  liền  dùng  phương 

pháp đó. Chúng ta dùng phương pháp thái độ đối với 

anh  A  thì  không  thích  hợp  với  anh  B,  đối  với  A  có 

thể  giúp  anh  ấy  sanh  tâm  hoan  hỉ,  giúp  cho  anh  ấy 

giác ngộ, nhưng nếu như dùng phương pháp này đối 

với B, B sanh phiền não, B mê hoặc điên đảo, vậy thì 

đối  với  B  cần  phải  chọn  một  phương  pháp  khác. 

Chúng ta thấy chư Phật Như Lai đại dùng vô phương 

đối với tất cả chúng sanh, thế nhưng có một nguyên 

tắc lớn, đó là quyết định phải tương ưng với tánh đức 

với tánh thiện. Đặc biệt là ở trong kinh Hoa Nghiêm, 

chúng ta có thể học được rất nhiều, Phật Bồ Tát sống 

ở  thế  gian  này,  thái  độ  sinh  hoạt  của  các  Ngài, 

phương  pháp  sinh  hoạt,  chúng  ta  phải  tỉ  mỉ  mà  thể 

hội, phải nỗ lực học tập. 

Từ một hiện tượng thô thiển, thí dụ có rất nhiều 

đồng tu đã từng đến tham quan du lịch Trung Quốc 

đại lục, rất nhiều người đến núi Phổ Đà, núi Phổ Đà 

có  một  động  Phạm  Âm,  mọi  người  đều  muốn  vào 

trong  động  đó  để  xem  Quán  Thế  Âm  Bồ  Tát  hiện 

thân. Ngày trước pháp sư Thánh Nhất ở Hồng Kong 

192 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



nói với tôi, lúc ông 80 tuổi, ba người xuất gia các ông 

đến bái Phổ Đà, ở ngoài cửa động Phạm Âm lạy Bồ 

Tát  Quán  Âm. Lạy qua nửa giờ thì  thấy được Ngài, 

mọi  người  đều  rất  hoan  hỉ,  cảm  khích  Bồ  Tát  Quán 

Âm  hiện  thân.  Khi  quay  về  đôi  bên  hỏi  nhau,  Ngài 

thấy được Bồ Tát Quán Âm hình dáng như thế nào? 

Pháp sư Thánh Nhất thấy được là kim thân, thân sắc 

vàng,  đội  mão  Tỳ  Lư,  giống  như  mão  Bồ  Tát  Địa 

Tạng đội, đội mão Tỳ Lư, thân sắc vàng. Ngoài ra vị 

pháp  sư  khác  thấy  được  là  Quán  Âm  bạch  y  thông 

thường  như  chúng ta  thấy  trên  những bức  hoạ,  xem 

thấy được cái hiện tướng này. Vị một vị pháp sư nữa 

thấy được Ngài là tướng Tỳ Kheo, tướng người xuất 

gia. Bạn xem ba người cùng đồng lạy nửa giờ đồng 

hồ,  ba  người  đều  xem  thấy,  xem  thấy  không  như 

nhau,  đó  là  “Phổ  sử  chúng  sanh  tuỳ  loại  kiến”.  Có 

phải  Bồ  Tát  Quan  Âm  có  ý  hiện  ra  thân  tướng  này 

cho bạn xem, hiện ra cái thân tướng kia cho bạn xem, 

không phải vậy, không có ý, mà là cái thấy của chúng 

ta do nghiệp cảm khác nhau, cho nên thấy được thân 

tướng của Phật cũng không như nhau. 

Phật  Bồ  Tát  không  có  hình  tướng  nhất  định, 

chúng sanh thấy được, tướng tùy theo nghiệp lực của 

chính mình mà cảm ra. 

Tốt rồi, thời gian hôm nay đã hết, chỉ giảng đến 

193 





PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





đây thôi. 

A Di Đà Phật! 


****** 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

194 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 

(VCD 069) 

 

CHÁNH KINH: 

 

“Nguyện ngã đắc Phật thanh tịnh thanh 

Pháp âm phổ cập vô biên giới  

Tuyên dương Giới, Định, Tinh Tấn môn 

Thông đạt thậm thâm vi diệu pháp.” 

 [Dịch nghĩa:  

 Nguyện con được tiếng Phật thanh tịnh  

 Pháp âm phổ cập vô biên cõi  

 Tuyên dương Giới, Ðịnh, Tinh Tấn môn  

 Thông đạt thậm thâm vi diệu pháp.] 

Câu này là  “Nguyện âm thanh đồng Phật”. 

Từ bài kệ này về sau là phát nguyện của Bồ Tát 

Pháp  Tạng,  đây  là  hình  thành  48  nguyện  chân  thật. 

Do đây có thể biết Bồ Tát khởi tâm động niệm, tất cả 

đều là vì phổ độ chúng sanh, cho nên về sau mới có 

48 nguyện đại viên mãn. Trong kệ tụng từ câu thứ ba 

đến thứ chín, đều là nói rõ tình hình của phát nguyện. 

Thế  Tôn  ở  thế  giới  này  vì  chúng  ta  giới  thiệu 

pháp môn Tịnh Độ. Căn tánh của chúng sanh thế giới 

này  giống  như  trên  hội  Lăng  Nghiêm  Bồ  Tát  Văn 

195 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





Thù đã nói “Nhĩ căn lợi độn”. Văn Thù chọn lấy viên 

thông,  Ngài  nói   “Thử  phương  chân  giáo  thể,  thanh 

 tịnh tại âm văn”  46. Cho nên Thế Tôn năm xưa ở đời 

là  lấy  âm  thanh  làm  Phật  sự.  Các  vị  nhất  định  phải 

ghi nhớ, Phật sự chính là giúp tất cả chúng sanh phá 

mê  khai  ngộ,  lìa  khổ  được  vui,  đây  gọi  là  Phật  sự. 

Dùng âm thanh làm Phật sự chính là giảng kinh nói 

pháp dạy bảo tất cả đại chúng. 

Ở Trung Quốc vào lúc đó cũng xuất hiện một vị 

thánh nhân là Khổng Lão Phu Tử. Khổng Lão Phu Tử 

cả đời dạy học, cũng là dùng âm thanh, lấy giáo học 

là một loại phương thức tốt nhất, cũng là cùng giống 

Thế Tôn ở Ấn Độ, có thể nói là không hẹn mà  gặp. 

Bồ  Tát  muốn  phát  nguyện  độ  chúng  sanh  đương 

nhiên phải đầy đủ năng lực trí tuệ trên quả địa Như 

Lai  mới  có  thể  làm  tốt  được  việc  này.  Cho  nên  câu 

thứ nhất Ngài nói: 

Thứ  nhất:  “Nguyện  ngã  đắc  Phật  thanh  tịnh 

thanh” [Nguyện ngã đắc Phật thanh tịnh thanh] 

Cái ý này chính là nói rõ, Bồ Tát Pháp Tạng hy 

vọng  chính  mình  có  thể  giống  y  như  chư  Phật  Như 

Lai, đầy đủ đức năng, lợi ích tất cả chúng sanh. Sáu 

căn thông lợi đó là thuộc về đức năng. 

Phàm phu chúng ta vì sao không có loại trí tuệ 

năng lực này? Việc này chúng ta chính mình phải sâu 

196 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



sắc  mà phản tỉnh. Phật  ở trên kinh  Hoa Nghiêm nói 

với chúng ta   “Tất cả chúng sanh đều có trí  tuệ đức 

 tướng Như Lai”. “Đức” chính là đức năng, “Tướng” 

chính  là  tướng  mạo.  Tướng  hảo  như  thông  thường 

trên kinh luận đã nói, Phật có 32 tướng tốt, 80 vẻ đẹp, 

đây  là  nói  liệt  ứng  thân.  Nếu  như  nói  báo  thân  trên 

quả địa Như Lai, Phật A Di Đà, thế giới Tây Phương 

Cực  Lạc,  trên  kinh  Hoa  Nghiêm  nói  Tỳ  Lô  Giá  Na 

Phật, Phật có vô lượng tướng, tướng có vô lượng vẻ 

đẹp, không chỉ 32 tướng 80 vẻ đẹp, không chỉ tướng 

chánh báo đẹp, tướng y báo cũng đẹp. 

Chúng  ta  đọc  kinh  văn  rồi  rất  là  ngưỡng  mộ, 

Phật  nói  tất  cả  chúng  sanh  không  hề  khác  nhau  với 

Ngài. Thế nhưng hiện tại sự thật bày ra trước mắt, vì 

sao người ta ở là thế giới Hoa Tạng, là Cực Lạc? Còn 

ngày  nay  chúng  ta  cư  trú  là  thế  giới  Ta  Bà,  vậy  có 

phải lời Phật nói ở chỗ này có vấn đề chăng? Người 

hiểu  được  kinh  giáo  đôi  chút  thì  đều  có  thể  hiểu 

được, đều có thể khẳng định, lời của Phật nói là chính 

xác,  quyết  định  không hề  nói  sai,  vấn  đề  chính  là  ở 

phía phàm phu chúng ta mà thôi. Chúng ta có trí tuệ, 

đức, tướng Như Lai hay không? Thực tế mà nói là có, 

không phải không có, tất cả chúng sanh mỗi mỗi đều 

đầy  đủ,  đầy  đủ  rồi  nhưng  hiện  tại  không  thể  khởi 

được tác dụng. Nguyên nhân này là do đâu? Chúng ta 

tìm  không  ra.  Nếu  như  chúng  ta  tìm  ra  được  cái 

nguyên  nhân  này  thì  bạn  liền  đại  triệt  đại  ngộ,  bạn 

197 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





không phải là phàm phu nữa. Phật rất từ bi đem cái 

nguyên  nhân  này  vì  chúng  ta  nói  ra,  Phật  nói   “Chỉ 

 bởi vọng tưởng chấp trước mà không thể chứng đắc” . 

Câu nói này của Thế Tôn đã nói ra hết tâm bệnh của 

chúng ta. Gốc bệnh của chúng ta là vọng tưởng, phân 

biệt,  chấp  trước,  nếu  như  chúng  ta  lìa  khỏi  vọng 

tưởng, phân biệt, chấp trước, thì trí tuệ đức năng đầy 

đủ trong tự tánh chúng ta liền có thể hiện tiền, chúng 

ta  liền  giống  như  chư  Phật  Như  Lai  không  hề  khác 

nhau. 

Nếu  như  chúng  ta  hiểu  rõ  đạo  lý  này  thì  thấy 

câu  nói  của  Pháp  Tạng  không  hề  nói  suông,  cái 

nguyện  này  không  phát  suông,  cũng  tuyệt  nhiên 

không hề vượt quá. Thành thật mà nói chúng ta cũng 

phải như Bồ Tát Pháp Tạng vậy, phát nguyện mong 

cầu “Thanh tịnh thanh” của Phật, chúng ta cũng phải 

cầu  “Thanh  tịnh  thanh”  của  Phật.  Thực  tế  mà  nói 

trong nguyện này đã nói đến rất là thấu triệt, rất là rõ 

ràng, âm thanh của Phật tuyệt diệu không gì bằng, âm 

thanh  vì  sao  tuyệt  diệu  như  vậy?  Thanh  tịnh!  Trên 

văn tự nói rất rõ ràng. Ngày nay âm thanh của chúng 

ta không thể hồi phục là do tâm của chúng ta không 

thanh tịnh. Do đây có thể biết nếu như chúng ta muốn 

được  âm  thanh  viên  mãn  của  Như  Lai,  âm  thanh  vi 

diệu, then chốt đều là ở tâm thanh tịnh. 

Diệu đến trình độ nào vậy? Trên kinh nói “Phật 

dùng  một  âm  mà  nói  pháp,  chúng sanh  tuỳ  loại  đều 

198 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



hiểu  được”.  Sự  việc  này  là  có  thể  không?  Nếu  như 

chúng ta đem đạo lý này thấu triệt liền biết được sự 

việc này là có thể. Cho dù như đạo lý này không làm 

được mười phần thấu triệt, nhưng bạn nghĩ  mà xem 

khoa học kỹ thuật hiện tại, vi tính phát triển như vậy, 


ngay trong hội nghị quốc tế mô hình lớn, diễn giảng 

đã dùng vi tính, có thể tự động phiên dịch thành các 

loại ngôn ngữ khác nhau, vậy chẳng phải là người ta 

ở  trên  đài  dùng  một  một  ngôn  ngữ  để  nói  hay  sao? 

Mọi  người  đều  có  thể  nghe  hiểu  được.  Vậy  vi  tính 

đều có thể làm được, thì Phật làm gì  mà không làm 

được chứ. Vi tính mà so với trí tuệ của Phật Bồ Tát 

thì kém xa, không thể sánh. Chúng ta từ khoa học kỹ 

thuật mà chứng thực việc này là có thể, then chốt đều 

là ở tâm thanh tịnh. 

Cho  nên  chúng  ta  học  Phật  phải  học  từ  chỗ 

nào? Từ chỗ nào dùng công phu chân thật? Chúng ta 

từ trong kinh giáo tiết lục ra mấy câu cương lĩnh, phải 

từ tâm chân thành thì tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng, 

tâm chánh giác, tâm từ bi liền hồi phục, bạn liền có 

thể được âm thanh giống như Như Lai vậy. Bạn cầu 

loại đức năng này để làm gì vậy? Phía sau nói:  

Thứ  hai:  “Pháp  âm  phổ  cập  vô  biên  giới”  

[Pháp âm phổ cập vô biên cõi] 

Là  dùng  âm  thanh  này  để  nói  pháp,  nói  pháp 

phổ độ tận hư không khắp pháp giới cho tất cả chúng 

199 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





sanh. Đó chính là nguyện thứ nhất trong tứ hoằng thệ 

nguyện “Chúng sanh vô biên thệ nguyện độ”. Có vậy 

bạn mới có thể thực hiện được nguyện này. Chúng ta 

cũng đã từng phát ra cái nguyện này, tuy đã phát ra 

cái  nguyện  này  không  chân  thật,  vì  sao  nói  không 

chân thật? Bởi vì tâm của chúng ta không bình đẳng, 

chúng  sanh  mình  ưa thích, xem thấy  chúng sanh rất 

vừa  mắt  thì  độ  họ,  còn  không  ưa  thích,  xem  không 

được vừa mắt thì không độ họ. Vậy thì tâm của bạn 

không thanh tịnh, tâm của bạn không bình đẳng, bạn 

không thể phổ độ chúng sanh. 

Cho nên học Phật phải từ ngay chỗ này mà học, 

học  tâm  thanh  tịnh  của  Phật.  Phật  nói  pháp  có 

phương tiện khéo léo, trong kinh đã nói phương tiện 

thiện  xảo.  Phật  đem  rất  nhiều  nhân  tố  phức  tạp  ở 

trong đó tìm ra một nhân tố quan trọng nhất. Trên rất 

nhiều kinh luận đều đã nói, Phật nói rõ nghiệp nhân 

của mười pháp giới cho chúng ta nghe, nghiệp nhân 

của  mười  pháp  giới,  đương  nhiên  nhân  duyên  của 

mười  pháp  giới  vô  lượng  vô  biên  rất  là  phức  tạp. 

Nghiệp nhân thành Phật ở pháp giới Phật là gì? Phật 

nói là “Tâm bình đẳng”, tâm bình đẳng là chân tâm, 

tâm  Bình  đẳng  là  tâm  Phật;  Nghiệp  nhân  thành  Bồ 

Tát là gì? Tâm Lục độ; Duyên Giác là tâm Thập Nhị 

nhân duyên; Thanh Văn là tâm Tứ Đế, chẳng phải đã 

nói được rõ ràng hay sao? Chúng ta muốn học Phật, 

nếu như không bắt tay vào từ tâm bình đẳng, không 

200 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



nỗ lực tu tâm bình đẳng, bạn làm sao có thể phổ độ 

chúng sanh? Bạn làm sao có thể viên thành Phật đạo. 

Ở nơi đây có không ít pháp sư trẻ phát tâm học 

tập kinh giáo, bài kệ này chính là viết theo tâm hạnh 

của các Ngài, cũng chính là nguyện vọng của họ. Tôi 

cũng  thường  hay  nói  với  các  đồng  tu,  chúng  ta  đều 

biết thế gian hiện tại tai nạn quá nhiều, nếu muốn cứu 

giúp  chúng  sanh  khổ  nạn  thế  gian  hiện  tiền,  chúng 

sanh  rất  khổ,  nếu  bạn  muốn  giúp  đỡ  họ,  nếu  muốn 

cứu  độ  họ  thì  phương  pháp  duy  nhất  chính  là  đem 

đạo  lý  của  Phật  pháp  giảng  rõ  ràng  với  mọi  người, 

giảng tường tận. Trong Phật pháp giảng là những đạo 

lý  gì?  Trong  tất  cả  kinh  luận  nói  với  chúng  ta  chân 

tướng của vũ trụ nhân sanh, trong đây bao gồm tâm 

tánh là lý luận, hiện tượng tác dụng, nhân duyên quả 

báo, phạm vi bao gồm mười phương, tam tế (tam tế là 

nói  quá  khứ,  vị  lai),  những  chân  tướng  sự  thật  này, 

nếu bạn không rõ ràng, không tường tận, bạn làm sao 

có thể giới thiệu cho người? Bạn làm sao có thể đem 

những  sự  việc  này  nói  cho  người  nghe  rõ  ràng,  nói 

cho  tường  tận?  Cho  nên  nhất  định  phải  đem  chân 

tướng sự thật làm cho rõ ràng, đó là trí tuệ, biểu đạt 

đó là phương tiện khéo léo. 

Nhà  Phật  thường  nói   “Từ  bi  là  gốc,  phương 

 tiện là cửa”  47, đó là tâm từ bi thương sót tất cả chúng 

sanh,  hộ  niệm  tất  cả  chúng  sanh,  quan  tâm  tất  cả 

201 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





chúng  sanh,  đó  là  từ  bi.  Có  từ  bi  rồi,  còn  phải  có 

phương  tiện  khéo  léo,  bạn  có  thể  biểu  đạt  ra  được, 

chúng ta cần có cái năng lực này. Thế nhưng cái năng 

lực này ngày nay chúng ta không thể nào có được. Vì 

sao? Phật nói chúng ta có chướng ngại, nếu như tiêu 

trừ đi chướng ngại, cái năng lực này liền có được, vì 

sao liền có được? Vì “nó” là bản năng, không phải từ 

bên ngoài đến, là trí tuệ đức năng trong chân tâm tự 

tánh vốn đủ, nó không phải từ bên ngoài đến, chỉ cần 

tiêu trừ đi chướng ngại, trí tuệ năng lực của bạn liền 

hồi phục. 

Chướng ngại cái gì? Trên kinh Phật thường nói, 

nói  qua  vô  số  lần,  hiển  thị  Như  Lai  chân  thật  từ  bi, 

biết được tâm bệnh lớn nhất của phàm phu chúng ta 

là dễ quên, giảng cho bạn nghe rồi khi ra khỏi giảng 

đường  thì  quên  hết,  cho  nên  ngày  ngày  giảng,  mỗi 

năm  giảng,  vĩnh  viễn  không  ngừng  giảng,  hy  vọng 

bạn có một  ngày bạn ghi  nhớ, không nên quên mất, 

trường  kỳ  huân  tu  thời  gian  dài.  Phật  không  ngại 

phiền nói cho chúng ta nghe có rất nhiều loại chướng 

ngại, nhưng quy nạp lại không ngoài hai loại lớn, hai 

loại chướng ngại, một loại là phiền não chướng, một 

loại là sở tri chướng. 

 Cái gì gọi là Phiền não chướng? 

Thị phi - Nhân ngã, Tham - Sân - Si - Mạn, đó 

là phiền não. 

202 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 Cái gì là Sở tri chướng? 

Thành  kiến,  thông  thường  nói  một  người  nào 

đó  thành  kiến  quá  sâu,  thành  kiến  chính  là  sở  tri 

chướng. 

Phật  không  có  ý  kiến,  quyết  định  không  có 

thành  kiến,  Phật  cũng  không  có  phiền  não,  cho  nên 

bạn  có  thể  buông  bỏ  đi  thành  kiến,  đem  phải  quấy 

nhân  ngã,  “Tham  -  Sân  -  Si  -  Mạn”  buông  bỏ,  như 

trên Kinh Kim Cang đã nói, ngã tướng, nhân tướng, 

chúng sanh tướng, thọ giả tướng, thảy đều buông bỏ, 

bạn liền được tâm thanh tịnh, trí tuệ thiện xảo của bạn 

liền hồi phục, bạn mới có thể thực hiện được nguyện 

vọng cứu độ chúng sanh của bạn. 

“Pháp  âm  phổ  cập vô biên  giới”,  cho nên  tâm 

lượng của bạn phải lớn, chúng ta giúp đỡ chúng sanh 

không  phải  chỉ  giúp  một  khu  vực  này  của  chúng  ta 

thôi,  một  cái  thành  phố  này,  không  đủ,  giúp  đỡ  cái 

quốc gia này, vẫn còn quá nhỏ, ta phải giúp đỡ cả thế 

giới có được không? Rất miễn cưỡng, vẫn không đủ 

lớn.  Vậy  phải  lớn  như  thế  nào?  Tận  hư  không  khắp 

pháp giới, quá khứ, hiện tại, vị lai. Bạn phải chân thật 

phát  ra  cái  tâm  này,  nếu  chúng  ta  muốn  độ  chúng 

sanh, phạm vi ta độ chúng sanh là “Rộng khắp mười 

phương, suốt cùng ba thời”. Bạn nhất định phải phát 

ra  cái  tâm  này,  bạn  mới  tương  ưng  với  tự  tánh,  bạn 

mới có thể được oai thần chư Phật Như Lai gia trì. Vì 

203 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





sao vậy? Bạn cùng chư Phật Như Lai đồng tâm đồng 

nguyện,  đồng  đức  đồng  hạnh  thì  chư  Phật  Như  Lai 

làm gì mà không đến gia trì chứ? Bạn xem thấy câu 

nói này, tâm lượng của người bao lớn. 

Trong  câu  thứ  nhất   “Nguyện  ngã  đắc  Phật 

 thanh tịnh thanh”  [Nguyện con đắc tiếng Phật thanh 

tịnh]  này,  quan  trọng  nhất  là  “thanh  tịnh”,  trong  câu 

thứ hai “Pháp âm phổ cập vô biên giới” là “vô biên 

giới”. Trong nhà Phật thường nói  “Tâm bao thái hư, 

 lượng khắp pháp giới” , nếu bạn không có tâm lượng 

như vậy, bạn làm sao có thể học Phật, không có tâm 

lượng như vậy, công phu học Phật của bạn làm sao có 

lực?  Đồng  tu  chúng  ta  không  luận  tại  gia  xuất  gia, 

bạn  muốn  học  Phật,  nếu  muốn  công  phu  có  thể  có 

lực,  việc  thứ  nhất  chính  là  bạn  phải  mở  rộng  tâm 

lượng. 

Hai câu phía sau là nói nội dung nói pháp. Bạn 

nói ra là pháp gì? 

Thứ  ba:  “Tuyên  dương  giới,  định,  tinh  tấn  môn” 

[Tuyên dương Giới, Định, Tinh Tấn môn] 

Như thị pháp âm, Phật pháp, Phật rất là khéo ở 

nói  pháp,  Phật  có  năng  lực  đem  các  pháp  rất  phức 

tạp,  đem  nó  quy  nạp  lại,  quy  kết  ra  một  cương  lĩnh 

quan  trọng.  Trong  câu  nói  này  chính  là  sáu  Ba  La 

204 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Mật  của  Bồ  Tát,  “Giới,  Định,  Tinh  tấn”.  Kinh  văn 

phía sau có thuyết minh tường tận, chỗ này chỉ là một 

cương yếu. Chúng ta phải hiểu  được “trì  giới”, phải 

biết “tu định”, phải biết “tinh tấn”, cho nên trong câu 

này bao gồm Tam Học - Lục Độ. 

Học Phật việc quan trọng thứ nhất chính là trì 

giới. Ý nghĩa của trì giới  chính là thủ pháp, giữ qui 

củ, đó chính là trì giới. Ở trên kinh Phật dạy bảo cho 

chúng ta những gì nên làm, chúng ta nhất định chăm 

chỉ nỗ lực mà làm, dạy chúng ta những gì không nên 

làm, chúng ta nhất định phải tránh xa, không dám tạo 

tác, đây chính là trì giới. 

Tam học Giới-Định-Huệ. 

 “Giới”: 

Là nghĩa rộng, không phải hạn cuộc ngay trong 

điều văn của giới luật, bạn phải hiểu được tinh thần 

của giới luật ở đâu. Điều văn rất có hạn, điều văn thì 

làm  sao  có  thể  bao  gồm  từng  li  từng  tí  trong  cuộc 

sống thường ngày của chúng ta, trong điều văn không 

có nói, tinh thần của giới luật bao gồm thì viên mãn 

rồi. 

Cho  nên  giáo  huấn  của  Phật  trong  tất  cả  kinh 

đều là giới, mỗi câu đều là giới, mỗi chữ đều là giới. 

Lìa  khỏi  Phật  pháp,  chúng  ta  sống  ở  thế  gian,  sinh 

205 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





sống  ở  quốc  gia  này,  cái  thành  phố  này,  hiến  pháp 

của quốc gia, pháp luật của quốc gia, đó cũng là giới 

điều, cũng phải  tuân thủ, không được vi  phạm. Khu 

vực này mọi người cùng nhau sinh sống, cũng có rất 

nhiều  công ước qui  tắc, thậm chí  đến  phong tục tập 

quán không có văn tự ghi chép, quan niệm đạo đức, 

có câu nói là “Nhập cảnh tuỳ tục”, đến một khu vực 

nào,  phải  tuân  thủ  phong  tục  tập  quán  của  khu  vực 

đó, tuân thủ pháp luật qui ước của khu vực đó, chúng 

ta  mới  có  thể  cùng  ở  chung  với  người  của  khu  vực 

đó,  mới  có  thể  hoà  thuận  cùng  ở  chung  với  mọi 

người, đây đều là ở ngay trong giới luật. 

Cho  nên  tam  học  mỗi  một  chữ,  phạm  vi  cùng 

tâm lượng như nhau, cũng là bao trùm hư không pháp 

giới, bạn mới có thể phổ độ tất cả chúng sanh. Bạn ở 

khu vực này, cùng với người khu vực này trái ngược 

nhau  không  thể  hoà  thuận,  bạn  làm  sao  có  thể  giúp 

họ, bạn làm sao có thể giáo hoá họ? 

Cho  nên  Phật  tiếp  dẫn  chúng  sanh,  nói  cho 

chúng  ta  nghe  rất  nhiều  nguyên  tắc,  “Tứ  nhiếp 

pháp”48    chính  là  nguyên  tắc  tốt  nhất  mà  Phật  rất 

thường dùng. Trong đó, cái thứ nhất là Bố Thí, cùng 

kết duyên với những chúng sanh này, kết duyên hoan 

hỉ; Cái thứ hai là “Ái ngữ”, thứ ba là “Lợi hành”, thứ 

tư là “Đồng sự”. 

“Tứ tất đàn”49 cũng là dạy cho chúng ta cương 

206 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



lĩnh quan trọng tiếp xúc đại chúng. Câu thứ nhất gọi 

là “Thế giới tất đàn”: Thế giới là ý gì vậy? Khiến tất 

cả chúng sanh sanh tâm hoan hỉ. Làm thế nào mới có 

thể khiến cho tất cả chúng sanh sanh tâm hoan hỉ đối 

với  chúng  ta?  Chúng  ta  trì  giới,  tuân  thủ  pháp  luật, 

giữ lễ phép, tiếp xúc với mọi người, mọi người sẽ tôn 

kính đối với bạn, sanh tâm hoan hỉ đối với bạn, điều 

bạn nói ra họ ưa thích nghe, họ mới có thể tiếp xúc. 

Tiến thêm một bước, họ mới chiếu theo phương pháp 

lý luận mà làm. 

 Tóm gọn tu học Phật pháp là ở “Định”. 

Nhà  Phật  thường  nói  tám  vạn  bốn  ngàn  pháp 

môn, vô lượng pháp môn. Trong tứ hoằng thệ nguyện 

“Pháp  môn  vô  lượng  thệ  nguyện  học”,  những  pháp 

môn này nội dung là gì? Xin nói với các vị đều là tu 

định. 

Nhưng phương pháp tu định, cửa tu định không 

như  nhau.  Thí  dụ:  Trong  Thiền  tông  dùng  phương 

pháp  quán  tâm,  dùng  phương  pháp  tham  thoại  đầu; 

Giáo  hạ  thì  dùng  phương  pháp  đọc  tụng,  dùng 

phương pháp chỉ quán, đều là tu định; Tịnh Độ tông 

dùng phương pháp niệm Phật, niệm Phật còn có quán 

tượng  niệm  Phật,  quán  tưởng  niệm  Phật,  trì  danh 

niệm  Phật,  rất  nhiều  phương  pháp.  Tất  cả  mọi 

phương pháp tuy là không như nhau, nhưng mục đích 

207 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





là như nhau, đều là tu định. Tịnh Độ tông không gọi 

là thiền định mà gọi là “Nhất Tâm Bất Loạn”. Các vị 

nghĩ  tưởng  xem  Nhất  Tâm  Bất  Loạn  không  phải  là 

thiền định hay sao? Cho nên định là tinh hoa của tu 

học Phật pháp. Vì vậy có câu “Do giới được định, do 

định khai trí tuệ”. 

 Tinh tấn: 

Thế  nhưng  nếu  bạn  chân  thật  muốn  công  phu 

có lực, phía sau dùng hai chữ “tinh tấn” thì tốt, Ngài 

không dùng huệ, giới định không dùng huệ, dùng tinh 

tấn. 

Sau  cùng  còn  thêm  chữ  “Môn”,  môn  chính  là 

phương pháp, lối đi. Do đây có thể biết, “tinh tấn” hai 

chữ  này  rất  quan  trọng,  hai  chữ  này  chúng  ta  nhất 

định không thể xem thường. 

Ngày nay chúng ta tu hành công phu không có 

lực, chính là không hiểu được cái đạo lý này. Có phải 

chúng  ta  đang  rất  chăm  chỉ  tu  tập?  Rất  chăm  chỉ, 

cũng rất nỗ lực, thế nhưng chúng ta không phải tinh 

tấn, tôi thường nói chúng ta đang làm là gì vậy? Là 

tạp tấn, làm được quá nhiều, quá tạp. Tinh tấn, tinh là 

chuyên, chuyên nhất. 

Tám vạn bốn ngàn pháp môn, Phật nói rất hay 

“Pháp  môn  bình  đẳng,  không  có  cao  thấp”.  Đây  là 

208 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Phật  nói  trên  Kinh  Kim  Cang,  đây  là  lời  nói  chân 

thật.  Nếu  bạn  tu  học,  bạn  chỉ  có  thể  ở  trong  tất  cả 

pháp môn chọn lấy một môn, một môn chính là tinh, 

một môn thâm nhập thì có tiến bộ, chính là tinh tấn. 

Cho  nên  Phật  không  hề  dạy  cho  chúng  ta  tạp  tấn, 

không phải dạy cho chúng ta nhiều tấn, mà dạy chúng 

ta tinh tấn, vậy mới có đạo lý. Vì sao vậy? Tinh tấn 

có thể được định, tinh tấn có thể khai trí tuệ. 

Vậy  thì  vì  sao  trong  Tứ  hoằng  thệ  nguyện  lại 

nói  “Pháp  môn  vô  lượng  thệ  nguyện  học”?  Câu  nói 

này  cùng  tinh  tấn  có  mâu  thuẫn  hay  không?  “Pháp 

môn  vô  lượng  thệ  nguyện  học”  là  học  rộng  nghe 

nhiều, vậy thì không phải chuyên tinh mà là dạy bạn 

học  rộng  nghe  nhiều,  nhưng  như  vậy  cùng  với  tinh 

tấn phương pháp giáo học này không hề có xung đột, 

thế nhưng nó có thứ tự trước sau. Khi sơ học mới vào 

cửa, nhất định phải tinh tấn, một môn thâm nhập, vậy 

đến lúc nào bạn mới có thể học rộng nghe nhiều? Trí 

tuệ khai mở. Do đây có thể biết một môn tinh tấn là 

tu  Giới  -  Định  -  Huệ  tam  học,  còn  học  rộng  nghe 

nhiều  là  tam  huệ  của  Bồ  Tát.  Bạn  xem  văn  huệ,  tư 

huệ,  tu  huệ,  Văn  -  Tư  -  Tu  gọi  là  tam  huệ.  Cái  huệ 

này  là  gì?  Là  huệ  của  Giới  -  Định  -  Huệ,  nếu  bạn 

chưa  khai  huệ,  thì  bạn  làm  gì  có  được  “tam  huệ”? 

Bạn phải có nền tảng của Giới - Định - Huệ, sau đó 

mới có thể học rộng nghe nhiều. Đó  chính  là “Pháp 

môn vô lượng thệ nguyện học”. 

209 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





Cho nên các vị phải nên biết tinh tấn một pháp 

môn này có thể giúp chúng ta hoàn thành “Phiền não 

vô  tận  thệ  nguyện đoạn”.  Đó  là  thành  tựu  đức  hạnh 

của chính chúng ta, phiền não đoạn rồi, hồi phục lại 

tâm thanh tịnh, vào lúc này mới “Pháp môn vô lượng 

thệ nguyện học”, mới học rộng nghe nhiều, cho nên 

không  hề  có  xung  đột  với  tinh  tấn.  Thế  nhưng  có 

trước  sau  thứ  tự  khác  nhau,  nếu  như  chúng  ta  đảo 

ngược  thứ  tự,  vậy  ngay  trong  một  đời  này  của  bạn, 

bạn  sẽ  không  có  thành  tựu,  vì  phương  pháp  bạn  đã 

dùng sai, bạn cần phải làm theo thứ tự. 

Tứ hoằng thệ nguyện thành thật mà nói chính là 

dạy chúng ta tuần tự thứ lớp tu hành: Thứ nhất: Bạn 

phải  phát  tâm;  Thứ  hai: Sau khi  phát  tâm, bạn  đoạn 

phiền  não;  Thứ  ba: Phiền  não đoạn hết  rồi  bạn phải 

học pháp môn; Thứ tư: Pháp môn viên mãn thì thành 

Phật đạo. Cái thứ tự này quyết định không thể nào rối 

loạn, nhất định phải thứ tự tiến dần. Thực tế mà nói 

Phật từ bi đến cùng tột, quan tâm rất chu đáo đối với 

hậu học, mọi thứ đều nói cho bạn nghe rất tường tận, 

đều  giảng  cho  bạn nghe  thông  suốt.  Chỉ  cần  bạn  có 

thể nghe hiểu được, thể hội được ý của Phật, y giáo 

phụng hành, thì làm gì mà không thành tựu. Câu sau 

cùng càng thù thắng hơn: 

Thứ  tư:  “Thông  đạt  thậm  thâm  vi  diệu 

pháp” [Thông đạt thậm thâm vi diệu pháp] 

210 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Cái gì gọi là “Thậm thâm”? “Thâm”  đến trình 

độ nào mới có thể gọi là “Thậm thâm”? 

Trên  kinh  Đại  thừa  Phật  đã  nói  “Chỉ  Phật  với 

Phật  mới  có  thể  cứu  cánh”,  vậy  mới  xem  là  thậm 

thâm.  Vì  sao  vậy? Bồ  Tát  Đẳng  giác  còn  không  thể 

hiểu được rõ ràng. Vậy chân thật là sâu thì đó là pháp 

gì vậy? “Vi diệu pháp”, là pháp gì vậy? Xin nói với 

các vị chính là pháp môn niệm Phật, pháp môn niệm 

Phật  là thậm thâm  vi  diệu pháp. Chúng ta xem thấy 

trên hội Hoa Nghiêm, Bồ Tát Văn Thù là trí tuệ bậc 

nhất  ngay  trong  Bồ  Tát,  Bồ  Tát  Phổ  Hiền  là  hành 

môn đệ nhất. Trong hành môn không có người nào có 

thể siêu vượt hơn Phổ Hiền, trong giải môn không có 

người  nào  có  thể  siêu  vượt  hơn  Văn  Thù.  Vậy  mà 

Văn  Thù,  Phổ  Hiền  hai  vị  Bồ  Tát  này,  sau  cùng  ở 

trong kinh Hoa Nghiêm đều phát nguyện cầu sanh thế 

giới Tây Phương Cực Lạc. 

Những năm đầu tôi học Phật chân thật rất khó 

tin đối với Tịnh Độ, cho dù là lời Phật nói, tôn trọng 

Phật, tôi không dám phản đối, không dám huỷ báng, 

thế nhưng nếu bảo tôi học pháp môn này thì gần như 

không cam tâm. Tôi rất là yêu thích đối với kinh giáo 

Đại  thừa,  nhất  là  “Hoa  Nghiêm”,  “Lăng  Nghiêm”, 

“Pháp Hoa”, tôi rất là ưa thích đối với những kinh đại 

thừa  này.  Nhưng  đến  sau  cùng  tôi  xem  thấy  những 

kinh này đều quy về Tịnh Độ, lúc đó mới hiểu rõ chư 

211 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





Phật  Bồ  Tát  nói  ra  pháp  môn  này  chân  thật  là  pháp 

khó tin. Thể hội được ý nghĩa của pháp khó tin, cũng 

hiểu được một chút mùi vị thậm thâm, đó là lúc xem 

thấy  Bồ  Tát  Phổ  Hiền,  Văn  Thù  đều  phát  nguyện 

vãng sanh. Về sau nhiều năm đến nay, lướt qua trong 

kinh giáo dần dần hiểu rõ, biết được cái đạo lý này, 

đúng như trong “Quán Kinh” Phật đã nói “Thị tâm thị 

Phật, thị tâm tác Phật”. 

Tâm tác tâm thị, thị tâm thị Phật là lý. Phật là gì 

vậy? Phật chính là chân tâm của chúng ta, Phật chính 

là  bổn  tánh  của  chúng  ta,  Phật  không  ở  bên  ngoài. 

Chúng  ta  phải  làm  thế  nào  để  làm  Phật?  Khởi  tâm 

động niệm, lời nói việc làm, nếu như tương ưng với 

tự tánh, vậy thì bạn liền làm Phật, trái  ngược với tự 

tánh  thì  bạn  là  chúng  sanh,  tương  ưng  chính  là  làm 

Phật. 

 Phải làm thế nào tương ưng với tự tánh? 

Tám vạn bốn ngàn pháp môn đều là tương ưng, 

mỗi  môn  đều  tương  ưng,  mỗi  môn  đều  là  làm  Phật, 

nhưng nhiều pháp môn như vậy có phải đều là thích 

hợp với tu học của chính chúng ta hay không? Không 

phải  vậy!  Vì  sao  vậy?  Tất  cả  chúng  sanh  căn  tánh 

không  như  nhau.  Hiện  tại  người  nước  ngoài  thường 

nói là “Đa nguyên văn hoá”. Đây là danh từ mới, tôi 

nói với họ, không chỉ người các nước tụ hội với nhau 

là đa nguyên văn hoá, mà ngay chính một mình bạn 

212 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



cũng là đa nguyên văn hoá. Họ nghe rồi cảm thấy rất 

lạ, vì sao một người cũng biến thành đa nguyên? Tôi 

nói bạn là một người, bạn không chỉ có một đời này, 

bạn có quá khứ, bạn còn có vị lai, quá khứ vô thỉ, vô 

thỉ  kiếp  đến  nay  đời  đời  kiếp  kiếp,  bạn  trải  qua  sáu 

cõi luân hồi, cõi nào bạn cũng đều trải qua, trong A 

Lại Da Thức của bạn hàm chứa chủng tử tập khí rất là 

phức tạp, thì bạn làm sao không phải là đa nguyên? 

Một  người  cũng  là  đa  nguyên,  chính  bởi  nguyên  do 

này. 

Cho  nên  Phật  nói  ra  tất  cả  kinh,  không  nhất 

định  đều  thích  hợp  với  chúng  ta,  chúng  ta  phải  cố 

gắng  chọn  lựa.  Thực  tế  mà  nói  chúng  ta  giống  như 

một người bị bệnh vậy, bệnh đã quá lâu rồi, tâm bệnh 

bên trong quá nhiều, không phải một loại, chỉ có một 

phương  thì  không  thể  cứu  nổi.  Cho  nên  nhất  định 

phải hiểu được chọn lựa, khi trị bệnh các vị phải biết 

thuốc  phải  đúng  bệnh,  thuốc  có  thể  đúng  bệnh  đó 

chính là thuốc đến bệnh khỏi, bệnh của bạn liền khỏi. 

Không phải bất cứ loại thuốc nào cũng đều có thể trị 

hết bệnh của chúng ta, không phải vậy, nhất định phải 

ở  trong  đống  thuốc  chọn  lấy  loại  thích  hợp,  đúng 

bệnh mới được. 

Chúng  ta  tu  học  Phật  pháp  cũng  là  như  vậy, 

kinh luận Phật giảng rất nhiều, những kinh luận nào 

thích hợp với ta, có thể đối trị tập khí tâm bệnh của ta 

213 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





từ vô lượng kiếp đến nay, để cho ta ở ngay trong một 

đời  này  có  thể  có  được  thành  tựu,  vậy  mới  có  thể 

sanh ra hiệu quả. 

Hiện tại chúng ta ở trong cái giảng đường này, 

chọn lấy hai bộ kinh, chính là rất khế cơ, hay nói cách 

khác nhắm đúng vào tâm bệnh của chúng ta mà cho 

thuốc tốt. Hai bộ kinh này chính là “Kinh Vô Lượng 

Thọ”,  cùng  “Đại  Phương  Quảng  Phật  Hoa  Nghiêm 

Kinh”.  Kinh  Hoa  Nghiêm  rất  dài,  chúng  ta  mới  bắt 

đầu  giảng,  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ”  các  vị  đồng  tu 

ngày trước đã từng nghe qua, nghe qua hai lần. Kinh 

này ngày trước tôi đã giảng qua mười lần, không phải 

ở  một  nơi,  ở rất nhiều  quốc gia khu vực, thế nhưng 

lần này chúng ta có đủ thời gian, thời gian không vội 

chúng ta có thể giảng tỉ mỉ. Bộ kinh này là tất cả chư 

Phật  Như  Lai  xúc  tiến  cho  chúng  ta,  giới  thiệu  cho 

chúng ta, để chúng ta hạ thủ công phu ở bộ kinh này. 

Căn tánh lanh lợi, bạn y theo bộ kinh này mà tu hành, 

có  thể  được  minh  tâm  đạt  bổn,  cũng  chính  là  minh 

tâm  kiến  tánh  mà  nhà  Thiền  thường  nói.  Đây  cũng 

chính là như trên Kinh Lăng Nghiêm Bồ Tát Đại Thế 

Chí đã nói “Bất giả phương tiện, tự đắc tâm khai”50. 

Tâm  khai  là  tâm  khai  ý  giải,  chính  là  “Đại  triệt  đại 

ngộ minh tâm kiến tánh” mà nhà thiền đã nói thượng 

căn tu pháp môn này có thể đạt được. Ở Tịnh Độ tuy 

không gọi là minh tâm kiến tánh, Tịnh Độ gọi là Nhất 

Tâm  Bất  Loạn.  Lý  nhất  tâm  bất  loạn  chính  là  minh 

214 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



tâm  kiến  tánh,  siêu  việt  mười  pháp  giới,  trên  kinh 

Hoa Nghiêm là địa vị của Pháp Thân Đại Sĩ. Còn nếu 

như  không  có  được  căn  tánh  này,  thành  thật  niệm 

Phật cũng có thể vãng sanh bất thoái thành Phật, đây 

chính là “Thậm thâm vi diệu pháp”. 

Hôm nay chỉ giảng đến dây thôi. A Di Đà Phật! 


****** 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

215 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





 

(VCD 070)  

Trong  Thậm  Thâm  Vi  Diệu  Pháp,  còn  có  ý 

nghĩa của Thậm Thâm Vi Diệu Pháp. Ý nghĩa này nói 

không hết, chúng ta nhất định phải nên biết, phải có 

thể tỉ mỉ mà thể hội. Vì sao vậy? Nếu bạn không thể 

hội  được  thì  làm  sao  bạn  có  thể  tuyên  thuyết?  Nếu 

bạn  chân  thật  có  thể  thể  hội  được,  thì  sau  đó  mở 

quyển  kinh  này  ra,  mỗi  câu  mỗi  chữ  đều  là  Thậm 

Thâm  Vi  Diệu  Pháp,  mỗi  câu  mỗi  chữ  đều  là  vô 

lượng nghĩa. Chúng ta phải khẳng định, chúng ta phải 

tin tưởng, tin tưởng chân tâm của chúng ta không hề 

khác nhau với tất cả chư Phật Như Lai. 

 Vậy thì vấn đề hiện tại chúng ta làm sao có thể tương 

 ưng với chân tâm với tự tánh? 

Đây là vấn đề lớn!  Chư  Phật  Như Lai nói  với 

chúng ta, bạn thường niệm  một  câu “Nam  mô A Di 

Đà  Phật”  thì  tương  ưng.  Tương  ưng  là  ba  nghiệp 

tương  ưng,  hiển  tông  gọi  là  ba  nghiệp  tương  ưng, 

mật tông gọi là Tam Mật tương ưng, Thân - Ngữ - Ý, 

trong  tâm  chân  thật  có  A  Di  Đà  Phật,  ý  nghiệp  của 

bạn  tương  ưng,  trong  lòng  thật  có.  Ngoài  A  Di  Đà 

Phật ra, xin nói với các vị thân tâm thế giới, thế xuất 

thế gian pháp thảy đều buông bỏ. 

Buông bỏ không phải nói không cần, nếu hiểu 

216 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



như vậy thì bạn hoàn toàn sai rồi, buông bỏ là không 

nên  đem  nó  để  ở  trong  lòng.  Như  thế  nghĩa  là  sao? 

Trên  sự  thì  bình  thường,  đời  sống  trước  sao  thì  giờ 

cũng vậy, làm việc như vậy, qua lại như vậy, thì đó là 

trên sự thì có, nhưng trong tâm không có, trong lòng 

trong  sạch  không  chút  bụi  trần,  đó gọi  là  buông  bỏ. 

Không  chỉ  buông  bỏ  thế  gian  pháp,  Phật  pháp  cũng 

phải  buông  bỏ.  Vì  sao  vậy?  Trên    Kinh  Kim  Cang 

Phật nói với chúng ta “Pháp còn nên xả, huống hồ phi 

pháp”, cái pháp đó chính là Phật pháp. 

 Vì sao nói Phật pháp cũng phải buông bỏ? 

Phật nói “Phật pháp là nhân duyên sanh ra”, mà 

đã là nhân duyên sanh ra thì không phải là thật, vậy 

Phật pháp chúng ta có cần hay không? Cần! Cần thì 

sao  buông  bỏ?  Không  nên  chấp  trước!  Buông  bỏ 

phân  biệt  chấp  trước  của  bạn  thì  đúng,  chúng  ta 

không có tâm phân biệt đối với Phật pháp, không có 

tâm chấp trước, bạn liền buông bỏ. Đối với chúng ta 

pháp thế gian quyết định không nên để ở trong lòng, 

vĩnh  viễn  giữ  gìn  tâm  địa  của  bạn  thanh  tịnh  bình 

đẳng,  bạn  phải  giữ  lấy  như  trên  đề  kinh  chúng ta  là 

“thanh tịnh, bình  đẳng, giác”, vậy thì  ba nghiệp  của 

bạn  liền  tương  ưng  với  tự  tánh.  Tương  ưng  thì  bạn 

liền minh tâm đạt bổn. Bạn thông đạt rồi mới có thể 

nói ra được. Chư Phật Như Lai, chư đại Bồ Tát giảng 

kinh nói pháp, đều là từ chân ngôn trong “thanh tịnh, 

217 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





bình đẳng, giác” lưu xuất ra. 

 Tại vì sao gọi là chân ngôn? 

Chữ “chân” này không phải là chữ “chân” của 

“chân,  giả”,  “chân”  của  chân  giả  không  chân,  cái 

chân  này  “Chẳng  chân,  chẳng  giả,  chẳng  có  chẳng 

không”, đó mới gọi là “Chân”. 

Phật  giảng  kinh  nói  pháp  bạn  không  thể  nói 

Ngài có nói, bạn cũng không thể nói Ngài không nói, 

nếu bạn nói  Ngài có nói  thì  sai rồi, Phật  giảng kinh 

nói  pháp  đích  thực  không  có  ý,  không  có  khởi  tâm 

động niệm, không hề nghĩ  ta phải nói pháp thế nào, 

đó là phàm phu, rơi vào trong tâm ý thức, Phật không 

hề có cái ý niệm này. Vậy pháp của Phật làm sao mà 

nói ra? Ứng cơ nói pháp. Thật đúng như đại phu trị 

bệnh  cho  người,  xem  bệnh  cho  thuốc  vậy.  Bạn  nói 

xem đại phu có nói pháp không? Có đưa ra thuốc hay 

không? Không có! Xem bạn là bệnh gì, họ sẽ nói ra 

nguyên nhân bệnh tật đó của bạn, tình hình bệnh của 

bạn, lại ra phương thuốc cho bạn. Phật nói pháp cũng 

là như vậy, tùy loại hoá thân, tùy cơ nói pháp, làm gì 

có  nhất  định?  Nếu  như  nói  Phật  có  pháp  đáng  nói, 

vậy thì oan uổng cho Phật, bạn không hiểu được Phật. 

“Có pháp đáng nói” thì đó là tình hình gì vậy? Giống 

như  đại  phu  ra  phương  thuốc  trước  vậy,  cho  ra  một 

đống  phương  thuốc,  bạn  bị  bệnh  đến  tôi  thì  tôi  liền 

đưa phương thuốc này cho bạn, đó chính là có pháp 

218 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



đáng  nói.  Loại  đại  phu  này  nhất  định  hại  chết  rất 

nhiều người, người uống thuốc chết rồi họ vẫn không 

chịu thừa nhận, vì sao vậy? Ngươi không chịu bệnh 

giống như  phương thuốc ta đã cho, là  ngươi sai rồi, 

còn phương thuốc của ta không hề sai, ngươi đã bệnh 

sai rồi, đó gọi là có pháp đáng nói. Cho nên Phật đích 

thực là không có pháp đáng nói, mà mói vô lượng vô 

biên pháp, bạn phải hiểu được cái ý này, phải hiểu rõ 

chân tướng sự thật. 

Chúng  ta  làm  thế  nào  học  tập?  Trên  kinh  này 

Phật nói với chúng ta “Một câu A Di Đà Phật, công 

đức  danh  hiệu  không  thể  nghĩ  bàn”,  đó  là  Thậm 

Thâm Vi Diệu Pháp. Thế nhưng bạn phải biết niệm, 

không  biết  niệm,  người  xưa  gọi  là  “Đau  mồm  rát 

họng cũng chỉ uổng công”. Không biết niệm! Không 

biết  niệm  tuyệt  nhiên  không  phải  là  nói  sáu  chữ 

“Nam  Mô  A  Di  Đà  Phật”  này  mà  bạn  không  biết 

niệm, đến trẻ nhỏ ba tuổi  cũng biết niệm,  mà  ở đây 

nói không biết niệm là bạn không biết dụng tâm. Bạn 

phải  dùng  tâm  như  thế  nào  niệm  mới  có  hiệu  quả? 

Nếu  niệm  chỉ  có  miệng  không  có  tâm  thì  không  có 

hiệu quả, thì dù bạn niệm được nhiều hơn cũng không 

được. Vậy dùng tâm gì  niệm  mới có hiệu  quả? Vừa 

rồi mới nói tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng thì có hiệu 

quả, mới có thể niệm ra được mùi vị  của Phật hiệu, 

đó gọi là pháp vị. Bạn biết niệm sẽ niệm được pháp 

hỉ sung mãn, bạn niệm được không chỉ tương ưng với 

219 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





thế giới Tây Phương Cực Lạc, mà còn tương ưng với 

chân  tâm  bổn  tánh  của  chính  mình.  Cho  nên  niệm 

Phật  phải  biết  niệm,  còn  không  biết  niệm  thì  một 

ngày từ sớm đến tối “A Di Đà Phật, A Di Đà Phật”, 

một  ngày  24  giờ  đồng  hồ  không  gián  đoạn,  nhưng 

trong lòng còn có thị phi nhân ngã, Tham - Sân - Si - 

Mạn, đó gọi là không biết niệm, loại niệm Phật này sẽ 

không có thành tựu, đó chân thật gọi là “Đau mồm rát 

họng cũng chỉ uổng công” mà thôi. 

 Niệm Phật theo cách “Không biết niệm” như vậy có 

 được lợi ích gì không? 

Không  thể  nói  không  có  lợi  ích,  vì  sao  vậy? 

Vẫn  còn  tốt  hơn  là  đi  mắng  người,  tốt  hơn  đi  nói 

chuyện  phiếm,  được  cái  tốt  như  vậy.  Cho  nên  mọi 

người nhất định phải nên hiểu. 

Bài kệ này tôi chỉ nói với các vị đến đây thôi, ý 

nghĩa  thực  tế  rất  sâu  rất  rộng,  bạn  chính  mình  tỉ  mỉ 

mà  thể  hội  rất  là  thú  vị.  Mời  xem  bài  kệ  tiếp  theo, 

phía sau tổng cộng có sáu câu, đây là tiểu khoa thứ 

hai: 

CHÁNH KINH:  



“Trí huệ quảng đại thâm như hải   

Nội tâm thanh tịnh tuyệt trần lao  

Siêu quá vô biên ác thú môn   

220 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Tốc đáo Bồ Đề cứu cánh ngạn. 

 Vô minh, tham, sân, giai vĩnh vô   

Hoặc tận, quá vong, tam-muội lực.” 

 [Dịch nghĩa:  

 Trí huệ rộng lớn sâu như biển  

 Nội tâm thanh tịnh tuyệt trần lao 

 Vượt khỏi vô biên ác thú môn  

 Mau đến bờ Bồ Ðề rốt ráo  

 Vô minh, tham, sân vĩnh viễn dứt  

 Hoặc tận, lỗi mất, tam-muội lực.] 

Cũng  là  tuyên  dương  “tam  vô  lậu”.  Dùng  tam 

vô  lậu  học  đoạn  ba  độc  phiền  não,  trước  cầu  chính 

mình  thành  tựu,  đây  đều  là  tấm  gương  tốt  nhất  cho 

chúng ta. 

Bạn thấy Pháp Tạng Ngài làm thế nào tu hành 

thành Phật? Ngài làm ra cho chúng ta một mô phạm, 

làm ra  một  tấm gương. Nếu chúng ta  muốn tu hành 

thành Phật, phải làm theo cách làm của Ngài. 

Câu  thứ  nhất  là  “Trí  tuệ  quảng  đại  thâm  như 

hải”,  câu  sau  cùng  “Hoặc  tận  quá  vong  tam  muội 

lực”. “Tam muội” là định, bạn xem sáu câu này, phân 

nửa là lấy trí tuệ mở đầu, lấy tam muội làm tổng kết, 

ý nghĩa rất sâu rất rộng. Nghĩ lại xem chính chúng ta 

tu hành có phải đúng như vậy không? 

221 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





Thứ  nhất:  “Trí  tuệ  quảng  đại  thâm  như  hải”  [Trí 

huệ lớn rộng sâu như biển] 

Trí tuệ, ngày nay chúng ta đơn giản mà gọi là 

lý trí, trái với lý trí là cảm tình. Các vị phải biết tình 

là mê cho nên gọi là tình thức, mê tình, còn trí tuệ là 

lý  trí.  Đời  sống  của  chúng  ta,  bạn  thử  nghĩ  xem  có 

phải là lý trí hay không? Hay là cảm tình? Không luận 

xuất gia, tại gia, mỗi một người đều có công tác, công 

việc của chúng ta là lý trí, hay vẫn là cảm tình? Ngoài 

việc chánh đáng ra, ngày tháng không tránh khỏi thù 

đáp  qua  lại,  đối  nhân  xử  thế  tiếp  vật  bạn  dùng  cảm 

tình hay là lý trí? Chỗ này để ở câu thứ nhất “Trí tuệ 

quảng  đại  thâm  như  hải”  này.  Chúng  ta  chân  thật 

muốn học Phật, thì làm việc đời sống, đối nhân xử thế 

tiếp vật phải đem cảm tình biến thành lý trí, đây gọi là 

tu  hành.  Vì  sao  vậy?  Cảm  tình  là  một  việc  sai  lầm, 

đem những sai lầm cải đổi lại gọi là tu hành, tu hành là 

tu  sửa  hành  vi  sai  lầm.  Lý  trí  trí  tuệ  rộng  lớn  thậm 

thâm  như  hải,  hải  là  thí  dụ,  không  có  bờ  mé,  quyết 

không thể nói có được chút chút trí tuệ thì cảm thấy rất 

vừa lòng rồi, được ít cho là đủ, sai rồi. 

Người thế gian có trí tuệ hay không? Không có! 

Chúng ta xem họ dường như cũng rất thông minh có 

trí  tuệ,  không  phải,  ở  trong  Phật  pháp  gọi  những 

người này là “Thế trí biện thông”. 

222 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 Tiêu chuẩn của trí tuệ Phật pháp là gì? 

Là xem trong trí tuệ của bạn có tình hay không, 

nếu như có tình xen tạp ở trong đó thì gọi là “thế trí 

biện thông”, không phải trí tuệ chân thật, trí tuệ chân 

thật là chuyển tình thức mà triển hiện ra, đó là trí tuệ 

chân thật, trong pháp tướng tông gọi là “Chuyển thức 

thành trí”, đó là trí tuệ chân thật. Trí tuệ này thậm sâu 

rộng lớn, sâu rộng không bờ mé. Cho nên thực tế mà 

nói  tu  học  của  Phật  pháp  chính  là  dạy  chúng  ta  có 

một  sự  chuyển  biến,  đó  là  làm  thế  nào  chuyển  thức 

thành  trí?  Trong  tướng  tông  nói  được  rất  rõ  ràng, 

chuyển  A  Lại  Da  thức  thành  Đại  Viên  Cảnh  Trí, 

chuyển Mạt Na thành Bình Đẳng Tánh Trí, chuyển Ý 

thức  thành  Diệu  quan  sát  trí,  chuyển  Tiền  ngũ  thức 

thành Thành sở tác trí. Nếu bạn có thể chuyển biến lại 

thì bạn chính là Pháp Thân Đại Sĩ, ở Hoa Nghiêm là 

từ  Bồ  Tát  Sơ  Trụ  trở  lên,  41  vị  Pháp  Thân  Đại  Sĩ. 

Còn nếu không chuyển lại được thì là phàm phu, cho 

dù họ có ở trong pháp giới bốn thánh thì ở trong Đại 

thừa Phật giáo gọi họ là ngoại phàm,  còn sáu cõi  là 

nội  phàm,  vẫn  là  chưa  siêu  việt  mười  pháp  giới. 

Thanh Văn, Duyên Giác, Quyền Giáo Bồ Tát là ngoại 

phàm,  không  gọi  bạn  là  thánh  nhân,  việc  này  miễn 

cưỡng khách sáo một chút thì gọi bạn là Tiểu thánh, 

đó là lời khách sáo. 

Tiêu chuẩn chân thật của phàm, thánh chính là 

223 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





chuyển thức thành trí, bạn chuyển đổi lại được rồi thì 

đó là thánh nhân. Nhà Phật chúng ta thường nói Tam 

hiền,  Thập  thánh  đều  là  Pháp  Thân  Đại  Sĩ.  Trong 

kinh  Hoa  Nghiêm  Bồ  Tát  Thập  Trụ,  Thập  Hạnh, 

Thập Hồi Hướng gọi là Tam Hiền, còn Bồ Tát Thập 

Địa gọi là Thập Thánh, họ đều là Pháp Thân Đại Sĩ, 

đều  là  trong  nhất  chân  pháp  giới,  không  còn  phải  ở 

mười  pháp  giới.  Những  sự  lý  này  chúng  ta  phải  rõ 

ràng, cho nên ngay trong cuộc sống thường ngày phải 

dùng trí tuệ. 

Ngày  trước  Tông  môn,  Giáo  hạ,  khi  lão  hoà 

thượng tiếp dẫn đại chúng, không luận là xuất gia tại 

gia,  đều  xem  bạn  có  trí  tuệ  hay  không?  Nói  vậy 

không  phải  xem  bạn  có  cảm  tình  hay  không,  mà  là 

xem  bạn  có  trí  tuệ hay  không?  Bạn  có  trí  tuệ,  đó  là 

bậc pháp khí, bạn có thể thành tựu. Còn bạn có cảm 

tình, thì phiền phức rất to. 

Cho nên câu này dùng trí tuệ mở đầu, ý nghĩ rất 

sâu rất rộng, chính là dạy chúng ta ở ngay trong cuộc 

sống thường ngày, làm việc, đối nhân xử thế tiếp vật, 

tôi nói rất rõ rất cạn, nhất định phải có lý trí, không 

nên  dùng  cảm  tình.  Bồ  Tát  Pháp  Tạng  là  học  pháp 

như vậy, Ngài làm ra tấm gương tốt nhất cho chúng 

ta. Câu thứ hai là: 

Thứ hai: “Nội tâm thanh tịnh tuyệt trần lao”  [Nội 

tâm thanh tịnh tuyệt trần lao] 

224 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Vẫn là hai chữ “thanh tịnh” này. Trên kinh đại 

thừa  thường  nói   “Như  Lai  tạng  hữu  nhiễm  hoàn 

 tịnh”51,   trên  kinh  Lăng  Nghiêm  câu  nói  này  là  giáo 

nghĩa rất quan trọng. 

 “ Nội tâm” vốn sẵn là thanh tịnh. Hiện tại nếu 

muốn hồi phục lại thanh tịnh? Bạn phải đem trần lao 

khử bỏ đi, cũng chính là buông bỏ đi trần lao. 

 “Trần lao”  là gì vậy? 

Là phiền não, đại danh từ của phiền não, phiền 

não  thật  quá  lớn.  Trong  “Bách  Pháp  Minh  Môn 

Luận” tướng tông đem nó quy nạp lại thành 26 loại, 

trong đó có Căn bản phiền não 6 cái, Tùy phiền não 

có  đại  tuỳ  phiền  não,  trung  tuỳ  phiền  não,  tiểu  tuỳ 

phiền  não,  hợp  lại  thành  26  cái.  Bạn  phải  đoạn  hẳn 

nó, “tuyệt” là đoạn tuyệt, nếu như không đoạn phiền 

não,  thân  tâm  bạn  mệt  mỏi,  bạn  rất  khổ  cực,  thông 

thường chúng ta gọi là lao nhọc, lao nhọc quá độ thì 

đoản mạng, sẽ giảm ngắn. 

 Cái gì làm bạn lao nhọc? 

Phiền  não  đang  làm  lao  nhọc.  Những  lời  này 

phải  nên  nghe  rõ  ràng,  phải  nên  nghe  tường  tận. 

Không  phải  bảo  bạn  không  làm  bất  cứ  việc  gì,  bạn 

hiểu vậy thì bạn hoàn toàn sai lầm rồi. 

225 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





Trung Quốc Đại lục có một người viết thư cho 

tôi  nói  là  nghe  băng  giảng  kinh  của  tôi  khuyên  mọi 

người  buông  bỏ,  ông  buông  bỏ  rồi,  công  việc  cũng 

không làm nữa, không làm bất cứ việc gì, viết thư gởi 

đến cho tôi nói là hiện tại không có cơm ăn thì phải 

làm  sao?  Đây  chính  là  hiểu  sai  đi  cái  ý    này  rồi,  tôi 

bảo bạn buông bỏ không phải bảo bạn buông bỏ công 

việc,  không  phải  buông  bỏ  đời  sống,  không  phải 

buông bỏ công tác, cư sĩ tại gia không phải buông bỏ 

gia đình, mà là buông bỏ những  lo buồn vướng bận 

phiền  não  trong  tâm  của  bạn,  bạn  buông  bỏ  những 

thứ này. Có một số người nói:  

-  Vậy  thì  không  được,  tôi  không  suy  nghĩ  không 

được, không lo lắng không được. 

Tôi hỏi lại họ một câu: 

-  Bạn  lo  lắng,  buồn  phiền,  vướng  bận  có  giải 

quyết được vấn đề không? 

Họ nghĩ lại rồi nói: 

- Không thể giải quyết được vấn đề. 

Không thể giải quyết được vấn đề, vậy thì bạn 

lo lắng để làm cái gì? Bạn phải phiền não để làm cái 

gì? Nếu như bạn phiền não mà có thể giải quyết được 

vấn  đề,  vậy  thì  tốt,  nhưng  phiền  não  không  thể  giải 

226 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



quyết được vấn đề, không những không thể giải quyết 

được vấn đề, trái lại làm cho vấn đề rối hơn, làm cho 

vấn đề càng phiền phức hơn. 

Cho nên Phật dạy chúng ta buông bỏ là buông 

bỏ phiền não, buông bỏ tri kiến, buông bỏ những thứ 

này;  Không  phải  buông  bỏ  công  việc,  không  phải 

buông bỏ đời sống, nếu ngay đến ăn cơm cũng buông 

bỏ, vậy chẳng phải  bạn đói  chết  rồi  sao? Làm gì  có 

loại  đạo  lý  này.  Cho  nên  ý  nghĩa  của  mỗi  một  câu, 

nhất định phải nghe cho rõ ràng, vạn nhất không nên 

để xảy ra hiểu lầm. 

Phật  dạy  chúng  ta  nhìn  thấu,  nhìn  thấu  là  ý 

nghĩa  gì  vậy?  Có  phải  là  chân  thật  nhìn  thấu  được 

mọi vật hay không? Làm gì có loại đạo lý này! Bạn 

xem  thấy  một  cái  nhà,  bạn  có  xem  tám  năm,  mười 

năm bạn cũng không thể nhìn thấu được cái nhà. Cho 

nên  nhìn  thấu  là  tường  tận  thấu  suốt  đối  với  chân 

tướng sự thật thì gọi là nhìn thấu, khi chưa nhìn thấu 

thì không thể hiểu rõ, không rõ ràng, còn bạn tường 

tận rõ ràng rồi gọi là nhìn thấu. 

Buông bỏ là trong lòng không còn vướng bận, 

bạn mới có được tâm thanh tịnh, nếu trong lòng bạn 

có lo lắng, có vướng bận, có suy nghĩ, thì bạn làm sao 

thanh tịnh? Cổ thánh tiên hiền của người Trung Quốc 

chân thật là có trí tuệ, văn tự mà họ tạo ra, văn tự là 

phù hiệu, văn tự của Trung Quốc tràn đầy trí tuệ. Bạn 

227 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





xem  bạn  có  tư,  bạn  có  tưởng,  tâm  của  bạn  không 

thanh tịnh. 

 Tư là gì vậy? 

Trong lòng có rất nhiều giới hạn, trong lòng vẽ 

ra rất nhiều vách ngăn, đó gọi là tư. 

 Tưởng là gì vậy? 

Trong  lòng  khởi  vọng  tưởng,  trong  lòng  có 

vọng tướng, đó là tưởng, không thanh tịnh. 

Cho nên bảo bạn buông bỏ cái gì? Bảo bạn đem 

những thứ rối rắm trong lòng vứt bỏ, đem cái tướng 

hư vọng cũng bỏ đi, còn lại chính là cái tâm, cái tâm 

đó chính là tâm thanh tịnh, gọi là chân tâm. Cho nên 

các vị phải nên biết, tư tưởng là vọng tâm, không phải 

chân  tâm.  Chư  Phật  Bồ  Tát  “Tuyệt  tư  tuyệt  lự”52, 

Phật Bồ Tát không có tư tưởng, cái tâm không có tư 

tưởng  đó  là  chân  tâm,  có  tư  có  tưởng  là  vọng  tâm, 

việc này chúng ta nhất định phải nên hiểu. 

Ngày nay chúng ta học kinh, gặp phải khó khăn 

rất  lớn,  ý  của  kinh  không  hiểu,  xem  chú  giải  của 

người xưa cũng xem không hiểu, rốt cuộc là sanh ra 

cái tâm bệnh gì? Căn nguyên của tâm bệnh chính là 

chúng ta có tư có tưởng, không biết được “tư” là sở 

tri  chướng,  “tưởng”  là  phiền  não  chướng,  chúng  ta 

228 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



dùng tư dùng tưởng để xem kinh Phật thì bạn làm sao 

có  thể  xem  hiểu  được?  Không  chỉ  kinh  xem  không 

hiểu,  chú  giải  của  tổ  sư  đại  đức  xưa  nay  cũng  xem 

không hiểu. Vì sao vậy? Những người này, các Ngài 

đều là vô tư vô tưởng, Đến lúc nào thì chúng ta có thể 

xem  hiểu  được  các  Ngài?  Chúng  ta  cũng  vô  tư  vô 

tưởng  thì  liền  xem  hiểu.  Lời  nói  này  tôi  đã  nói  qua 

với  các  vị  nhiều  lần,  các  vị  muốn  chuẩn  bị  giảng 

kinh, kinh làm sao chuẩn bị? Có tư có tưởng, thì sai 

rồi. Cách chuẩn bị thế nào vậy? Vô tư vô tưởng, vậy 

thì bạn đã chân thật chuẩn bị thật tốt. 

Ngày nay chúng ta mở quyển kinh ra, những từ 

mới nhất định phải tra cho rõ ràng, không thể đọc sai 

nó được, việc này phải chuẩn bị, bởi vì phù hiệu này 

mọi  người  đều  công  nhận,  đọc  cái  âm  này  cũng  là 

phải được mọi người công nhận, ta không thể nào đọc 

sai đi một chữ, nếu đọc sai, vậy thì mọi người không 

thừa nhận. Danh từ thuật ngữ có giải thích nhất định, 

phải tra Phật học từ điển, tra tham khảo tư liệu, bạn 

phải  chuẩn bị. Nhưng còn nghĩa lý bên trong không 

cách gì chuẩn bị, phương pháp tốt nhất chính là vô tư 

vô tưởng. Cái  vô tư  vô tưởng vừa lên đài  thì  có thể 

liền phiền phức, vậy phải giảng như thế nào? Lên bục 

giảng phải cầu Phật Bồ Tát gia trì. 

Tôi trước khi lên bục giảng các vị thấy bên dưới 

lạy ba lạy, làm gì vậy? Cầu Phật Bồ Tát gia trì, mỗi câu 

229 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





mỗi  chữ  đều  là  sống  động,  không  phải  là  khô  cứng. 

Cách giảng thế nào vậy? Nhìn vào mắt của mọi người 

mà nói chuyện, kinh này phải giảng như thế nào, nhìn 

vào ánh mắt của các vị mà có cách giảng như thế nào, 

linh  động.  Bởi  vì  các  vị  người  nghe  kinh  bên  dưới 

không  như  nhau,  tôi  giảng  cũng  sẽ  không  như  nhau. 

Mỗi lần tôi giảng kinh đều có ghi lại băng thu âm đĩa 

VCD, các vị lấy nghe thử, tôi giảng mười mấy lần, mỗi 

lần đều không như nhau. Có một số đồng tu chỉnh lý lại 

cho tôi, đại khái là có sự khác biệt, kết quả vừa nghe, 

họ nói khác biệt rất lớn, hoàn toàn không như nhau, do 

nguyên  nhân  gì  vậy?  Không  có  tư,  không  có  tưởng, 

trong đây có một bí quyết tôi muốn truyền cho các vị, 

tôi  không  bỏn  pháp,  tôi  không  giữ  làm  của  riêng,  bí 

quyết  là  gì  vậy?  Tâm  thanh  tịnh.  Tâm  thanh  tịnh  là 

chân tâm, trong hai đến sáu thời, mãi mãi giữ gìn tâm 

địa thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi. Chúng ta 

dùng cái tâm này mà sống, dùng cái tâm này mà làm 

việc,  dùng  loại  tâm  này  mà  đối  nhân  xử  thế  tiếp  vật, 

mỗi niệm tương ưng với chư Phật Như Lai. Kinh điển 

là chư Phật Như Lai, từ trong thanh tịnh bình đẳng giác 

lưu xuất ra âm thanh văn tự, chúng ta chính mình dùng 

tâm thanh tịnh bình đẳng giác mà cảm ứng, thì làm gì 

mà không hiểu được chứ? Cho nên câu nói “Nội tâm 

thanh tịnh tuyệt trần lao” này rất quan trọng, danh vọng 

lợi  dưỡng  thế  gian,  quyết  định  không  nên  để  ở  trong 

lòng, quyết định không nên tiêm nhiễm, “Tham - Sân - 

Si - Mạn” nhất định phải đoạn. 

230 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



 Cái gì gọi là dụng công? 

Đoạn  “Tham  -  Sân  -  Si  -  Mạn”  chính  là  công 

phu.  Thế  gian  này  nhân  gian  thiên  thượng  năm  dục 

sáu trần bày ra trước mắt, bạn còn có động tâm hay 

không? 

Các  vị  phải  nên  biết,  công  phu  tu  hành  ở  nơi 

đây  rèn  luyện,  thật  có  thọ  dụng,  chỉ  cần  hồi  phục 

thanh tịnh bình đẳng giác, không chỉ tất cả kinh luận, 

bạn sẽ không có chướng ngại, bạn đều hiểu được, thế 

gian  tất  cả  pháp  cũng  không  thể  làm  khó được  bạn, 

bạn  mới  có  thể  được  thọ  dụng  chân  thật,  mới  chân 

thật  được tự tại  mỹ  mãn, trong Phật  pháp gọi  là đại 

viên mãn, đại tự tại, bạn mới có thể thể hội được. 

Cho nên câu này là công phu chân thật, câu thứ 

nhất  là  dạy  chúng  ta  chỗ  bắt  tay  vào,  sau  đó  ngay 

trong cuộc sống thường ngày của bạn, không chỉ một 

đời này đời đời kiếp kiếp, từ sơ phát tâm đến Như Lai 

địa dùng cái công phu gì vậy? Chính là câu này “Nội 

tâm thanh tịnh tuyệt trần lao”. 

Trong trần lao này rất là rộng lớn, Phật pháp nói 

với chúng ta Kiến tư phiền não, Trần sa phiền não, Vô 

minh  phiền  não,  ba  loại  lớn  này  đều  là  thuộc  về  trần 

lao, nhất định phải đoạn, không đoạn thì bạn không thể 

liễu sanh tử thoát luân hồi, không đoạn thì bạn không 

cách gì tránh khỏi ba đường ác. Câu phía sau là: 

231 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





Thứ ba: “Siêu quá vô biên ác thú môn” [Vượt khỏi 

vô biên ác thú môn] 

“Ác  thú  môn”  này,  nghĩa  hẹp  chính  là  chỉ  ba 

đường ác, địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh. Nghiệp nhân 

của ba đường ác là gì vậy? “Tham - Sân - Si”! Các vị 

nhất định phải nên biết, lòng tham đọa ngạ quỷ, sân 

hận đọa địa ngục, ngu si đọa súc sanh, đó là nghiệp 

nhân của ba đường ác. 

Thế  gian  danh  vọng,  lợi  dưỡng,  năm  dục,  sáu 

trần đều là đối tượng “Tham - Sân - Si” của người thế 

gian. Người học Phật có những người không tệ, đem 

danh vọng lợi dưỡng năm dục sáu trần thảy buông bỏ, 

buông bỏ đến sau cùng thì thế nào? Tham Phật pháp! 

Trong  Phật  pháp  khởi  lên  “Tham  -  Sân  -  Si”  nếu 

chúng ta hỏi quả báo của họ ở đâu vậy? Quả báo vẫn 

là ở ba đường, vì nghiệp nhân của ba đường là “Tham 

- Sân - Si”, bạn không thể nói đổi đối tượng “Tham - 

Sân  -  Si”  thì  không  việc  gì,  là  bảo  bạn  đoạn  phiền 

não, không phải bảo bạn đổi đối tượng. 

Cho nên các vị phải nên biết, bạn ưa thích một 

vị  Bồ  Tát,  ưa  thích  một  vị  Phật,  không  được,  lòng 

tham, ưa thích  một  bộ kinh điển, ưa thích  một  pháp 

môn,  cũng  là  lòng  tham,  không  ưa  một  pháp  môn 

khác, lòng sân hận, đều là đang tạo nghiệp, cái hiện 

tượng này từ xưa đến nay có. 

232 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Chúng  ta  tu  học  Tịnh  Độ,  tán  thán  Tịnh  Độ, 

xem thấy người nào không phải tu Tịnh Độ thì không 

ưa họ, xem thấy người tu Tịnh Độ thì khởi lòng tham, 

xem thấy người tu các pháp môn khác thì khởi lòng 

sân hận, vẫn là đang “Tham - Sân - Si”, vẫn tự cho là 

mình tu không tệ lắm. Sau khi chết bị Vua Diêm La 

kéo vào địa ngục, vẫn không biết do nguyên nhân gì 

bị đưa vào trong địa ngục, bạn nói xem có oan uổng 

hay không? Thực tế mà nói đó là họ không tường tận 

đối với Phật pháp, đó là do họ hiểu lầm. 

Công  phu  chân  thật  của  chúng  ta,  chính  là 

“Phải quấy Nhân ngã, Tham  - Sân - Si - Mạn”, mỗi 

năm  phải  tan  nhạt  đi,  đương  nhiên  muốn  đoạn  rất 

khó. Đời sống nhất định phải đạm bạc, tháng sau đạm 

bạc hơn tháng trước, đến mỗi tháng tan nhạt hơn mỗi 

tháng, bạn chính mình sẽ cảm thấy công phu của bạn 

có lực, bạn có tiến bộ. Nếu như bạn có thể một tuần 

lễ cảm giác được, phiền não ta giảm nhẹ, vọng tưởng, 

phân biệt, chấp trước của ta tan nhạt, vậy là công phu 

thượng thừa, chính là mỗi một tuần lễ bạn có thể phát 

hiện cảnh giới chính mình nâng lên cao; Còn mỗi một 

tháng  đều  có  cảm  giác  này,  vậy  là  công  phu  trung 

thừa; Cảm giác của mỗi năm không như nhau, cũng 

được  xem  là  công  phu  có  lực.  Nếu  như  không  phải 

như  vậy,  ngày  ngày  chúng  ta  ở  trong  Phật  pháp  rất 

dụng công, ngày ngày rất tinh tấn, nhưng phiền  não 

tập  khí  vẫn  là  như  vậy,  không  có  chút  cải  tiến  nào, 

233 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





hay nói cách khác công phu của bạn hoàn toàn không 

có lực, tương lai khi lâm chung, đáng đến cõi nào thì 

vẫn  phải  đến  cõi  đó,  không  có  cách  nào  thoát  khỏi. 

Việc này chúng ta phải cảnh giác, rất là quan trọng. 

Cho nên sáu câu này  của Tỳ  Kheo Pháp Tạng 

chính  là  cương  lĩnh  tu  học  của  chính  Ngài,  nguyên 

tắc  chính  mình  tu  học,  có  nhân  có  quả.  Công  phu 

chân thật hai câu phía trước, còn ngay trong hai câu 

này:  “Siêu  quá  vô  biên  ác  thú  môn,  tốc  đáo  Bồ  Đề 

cứu  cánh  ngạn”  thị  quả,  là  người  ta  tu  nhân  chứng 

quả rõ ràng như vậy. 

“Siêu quá vô biên ác thú môn”: Chúng ta nói ba 

đường ác là cửa ác thú, cách nói vừa rồi nói là nghĩa 

hẹp. Còn nói theo nghĩa rộng sáu cõi đều là đường ác. 

Vì sao vậy? Chỉ cần không siêu vượt sáu cõi thì bạn 

quyết định vẫn phải luân hồi; Chỉ cần luân hồi thì bạn 

quyết định là thời gian ở trong ba đường ác dài, thời 

gian  ba  đường  thiện  ngắn,  cho  nên  sáu  cõi  đều  là 

đường ác. 

Sáu cõi đó chân thật chính là vô lượng vô biên, 

nói vậy là nghĩa thế nào? Trong mỗi một cõi đều có 

sáu cõi. Nói thí dụ trong cõi người chúng ta, có một 

số  người  phước  báo  rất  lớn,  cả  đời  hưởng  Phước 

giống như ở thiên đàng, có một số người cả đời chịu 

khổ chịu nạn, cũng giống như ngạ quỷ, địa ngục, súc 

sanh, mỗi một cõi đều có sáu cõi. Sáu lần sáu thì là ba 

234 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



mươi  sáu,  trong  36  cõi  mỗi  một  cõi  lại  có  sáu  cõi, 

trùng trùng vô tận. 

Đại sư Thiên Thai giảng “Pháp Hoa” cho chúng 

ta  nghe  nói   “Bách giới  thiên  như”  53,  chính  là  nói  rõ 

cái  chân tướng sự thật  này.  Cho nên là “Vô  biên  ác 

thú môn”, nếu như lại đem cái ý này mở rộng ra, thì 

sao? Xin nói với các vị mười pháp giới đều là ác đạo, 

trong  mười  pháp  giới  Thanh  Văn,  Duyên  Giác,  Bồ 

Tát, Phật, Phật trong mười pháp giới, như Thiên Thai 

gia  đã  nói   “Tạng  Giáo  Phật,  Thông  giáo  Phật,  đều 

 không  lìa  khỏi  mười  pháp  giới” .  Biệt  giáo  mới  siêu 

việt,  Biệt  giáo  không  ở  mười  pháp  giới,  bởi  vì  Biệt 

giáo Sơ địa Bồ Tát, đã phá một phẩm vô minh, chứng 

một  phần  pháp  thân,  bằng  với  Viên  giáo  Sơ  trụ  Bồ 

Tát. Đây là ở pháp giới nhất chân. Vậy thì chúng ta 

biết được Phật của Biệt Giáo phá 12 phẩm vô minh, 

tương đương với Viên Giáo Bồ Tát Nhị hành vị. 

 Vì sao nói mười pháp giới đều là ác thú môn? 

Trong  Phật  pháp  gọi  là   “Dị  sanh  tánh”54,   họ 

dùng là vọng tâm, không phải dùng chân tâm, chỉ có 

siêu  việt  mười  pháp  giới  mới  dùng  chân  tâm,  cùng 

chư  Phật  mới là “Đồng sanh tánh”, đó là “Siêu  quá 

vô biên ác thú môn”. Cho nên ở chỗ này “Siêu quá vô 

biên ác thú môn”, cái cảnh giới này mức độ thấp nhất 

là Viên Giáo Sơ Trụ Bồ Tát, Biệt Giáo Sơ địa Bồ Tát, 

235 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





đây là quả báo. Dùng công phu gì vậy? Trí tuệ “Nội 

tâm  thanh  tịnh  tuyệt  trần    lao”,  dụng  cái  công  phu 

này. Câu phía sau này thù thắng: 

Thứ tư: “Tốc đáo Bồ Đề cứu cánh ngạn” [Mau đến 

bờ Bồ Ðề rốt ráo] 

Nếu  như  không  có  pháp  phương  tiện,  vậy  thì 

khó rồi. 

“Bồ Đề” là viên mãn bồ đề, Phật quả của Viên 

giáo. Bạn xem vừa rồi giảng “Siêu quá vô biên ác thú 

môn”, thấp nhất là Viên giáo Sơ Trụ, Bồ Tát Sơ Trụ 

đến Như Lai quả địa có 42 giai cấp, 42 giai đoạn này 

cũng phải siêu vượt. 

“Tốc  đáo”  là  rất  nhanh  liền  chứng  được  vô 

thượng Bồ Đề. 

“Bồ Đề cứu cánh ngạn”: Các vị phải nên biết, 

Bồ  Tát  Pháp  Vân  địa  chưa  cứu  cánh,  Bồ  Tát  Đẳng 

giác cũng chưa cứu cánh, Phật quả của Viên giáo mới 

là Bồ đề cứu cánh ngạn. 

Trong  câu  này  chú  trọng  ở  “Tốc  đáo”,  dùng 

phương  pháp  gì  có  thể  tốc  đáo?  Lời  nói  này  rất  có 

đạo lý! Thế Tôn  ở trong Đại thừa Liễu Nghĩa Kinh, 

nói  với  chúng  ta,  Bồ  Tát  tu  đến  cứu  cánh  ngạn  cần 

phải  trải  qua  ba  đại  A  Tăng  Kỳ  kiếp.  Nếu  như  phải 

236 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



mất là qua ba đại A Tăng Kỳ kiếp vậy thì không phải 

“Tốc đáo”, họ từ từ mà đến: Cái A Tăng Kỳ kiếp thứ 

nhất tu 30 vị thứ, chúng ta lấy kinh Hoa Nghiêm để 

nói,  thập  trụ,  thập  hạnh,  thập  hồi  hướng,  30  vị  thứ 

một A Tăng Kỳ kiếp; A Tăng Kỳ kiếp thứ hai tu bảy 

vị thứ, từ Sơ địa đến Thất địa; A Tăng Kỳ kiếp thứ ba 

tu ba vị thứ, Bát địa, Cửu địa, Thập địa. Vậy ba Đại 

A Tăng Kỳ kiếp tu mãn đến vị thứ gì? Mới là Pháp 

vân địa Bồ Tát. Ba đại  A Tăng Kỳ  kiếp  các vị  phải 

nên biết, không phải trong mười pháp giới, thời gian 

tu hành trong mười pháp giới không có tính vào, các 

vị vạn nhất không nên hiểu lầm, phàm phu tu thành 

Phật ba A Tăng Kỳ kiếp, lời nói này đã giảng sai rồi, 

không phải phàm phu mà là Pháp Thân Đại Sĩ Viên 

Giáo  Sơ  Trụ  Bồ  Tát,  phải  chứng  được  Bồ  Đề  cứu 

cánh ngạn, cần phải trải qua ba đại A Tăng Kỳ kiếp. 

Hiện  tại  Bồ  Tát  Pháp  Tạng  phát  nguyện  “Tốc 

đáo”,  ý  nghĩa  chính  là  không  cần  phải  nói  dài  như 

vậy,  rất  nhanh  liền  có  thể  tu  thành,  thế  là  chúng  ta 

liền hiểu rõ. 

Năm  xưa  tôi  đọc  “Hoa  Nghiêm”,  giảng  Hoa 

Nghiêm  cho  mọi  người,  cũng  là  có  một  ngày  đột 

nhiên hiểu rõ việc này, đó là Văn Thù, Phổ Hiền, các 

Ngài vì sao cầu sanh thế giới Tây Phương Cực Lạc? 

Tôi  bỗng  nhiên  có  cái  nghi  vấn  này.  Chúng  ta  biết 

Văn Thù, Phổ Hiền là Bồ Tát Đẳng Giác trên hội Hoa 

237 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 





Nghiêm.  Bồ  Tát  Đẳng  Giác  trên  hội  Hoa  Nghiêm 

không  đơn  giản,  không  phải  người  phàm,  vậy  các 

Ngài vì sao phải vãng sanh thế giới Cực Lạc? Chính 

là vì sự việc “Tốc đáo Bồ Đề cứu cánh ngạn” này. 

Chúng  ta  có  thể  tưởng  tượng  ra  được  tu  hành 

khó dễ, càng là nội dung dễ hiểu thì càng về sau càng 

khó.  Bạn  thấy  một  A  Tăng  Kỳ  kiếp  thứ  nhất  tu  30 

ngôi  thứ,  A  Tăng  Kỳ  kiếp  thứ  hai  tu  7  ngôi  thứ,  A 

Tăng Kỳ kiếp thứ ba tu 3 ngôi thứ. Vậy Bồ Tát Đẳng 

Giác  ngôi  thứ  này  cần  phải  trải  qua  bao  nhiêu  thời 

gian?  Chúng ta  cứ  như  vậy  mà  nghĩ,  chí  ít  phải  trãi 

qua một A Tăng Kỳ kiếp, thời gian này quá dài. 

Cho nên những Bồ Tát Đẳng giác này, Bồ Tát 

Thập địa này khi sanh đến thế giới Tây Phương Cực 

Lạc là “Hoa nở thấy Phật”, họ liền thành công, chân 

thật  tốc  đáo.  Chúng  ta  mới  hiểu  rõ  ý  nghĩa  của  hai 

chữ này. Nếu như không thể tốc đáo, Văn Thù, Phổ 

Hiền  quyết  định  không  có  lý  do  vãng  sanh  thế  giới 

Tây Phương Cực Lạc, chính là vì “tốc đáo Bồ đề cứu 

cánh ngạn”, vậy các Ngài mới sanh đến thế giới Cực 

Lạc. Không chỉ các Ngài vãng sanh thôi mà các Ngài 

còn rất từ bi khuyên bảo trên hội Hoa Nghiêm, chánh 

thức  tiếp nhận  Bồ Tát  địa  thượng,  nên  gọi  là  “Thập 

địa  Bồ  Tát  Thỉ  Chung  bất  ly  niệm  Phật”,  tiếp  nhận 

giáo huấn của Văn Thù, Phổ Hiền. Bồ Tát Thập Địa 

“Thỉ” là Sơ địa, “Chung” là Thập nhất địa, chính là 

Đẳng giác, đó là thỉ. Đây là nói rõ cho chúng ta Bồ 

238 



Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Tát đăng địa trên hội Hoa Nghiêm, không có vị nào 

không  niệm  Phật  vãng  sanh  Tịnh  Độ.  Vì  sao  vậy? 

“tốc đáo Bồ Đề cứu cánh ngạn”. Không chỉ như vậy, 

ở  trong  hội  chúng  ta  đích  thực  thấy  được  họ  đã 

khuyên bảo 41 vị Pháp Thân Đại Sĩ, chân thật là đồng 

sanh Cực Lạc quốc. Chúng ta không tỉ mỉ quán sát từ 

trên  những  kinh  điển  đại  thừa,  thì  “vị  đạo”  của  hai 

chữ “tốc đáo”này bạn không thể hội được. 

Phía  trước  là  “Siêu  quá  vô  biên  ác  thú  môn”, 

nhỏ thì siêu quá ba đường, lớn siêu vượt mười pháp 

giới. Sau đó có “Tốc đáo Bồ đề cứu cánh ngạn”, vậy 

mới đến đại viên mãn. Đây là chúng ta phải ghi nhớ, 

chúng  ta  phải học  tập.  Pháp  Tạng  làm  ra  tấm  gương 

tốt nhất cho chúng ta, chúng ta phải ghi nhớ lời giáo 

huấn này, biết được chính mình phải tu học như thế 

nào,  không  đoạn  phiền  não  là  quyết  định  không  thể 

thành  tựu,  không  đoạn  phiền  não  quyết  định  không 

thể  siêu  việt  ác  thú  môn,  bồ  đề  ngạn  thì  không  cần 

phải nói. Cho nên hy vọng các vị đồng tu ở trên kinh 

nghĩa nhất định phải lưu ý, tỉ mỉ mà tư duy, chúng ta 

mới chân thật có thể được thọ dụng. 

Hôm  nay  thời  gian  hết  rồi,  chỉ  giảng  đến  đây 

thôi, A Di Đà Phật! 

(HẾT TẬP 7) 



239 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 

 

Chú giải: 



1 “Ngộ hậu khởi tu”: Sau khi ngộ bắt đầu tu sử lỗi lầm của mình 

2 “Pháp nhĩ như thị”: Nó là thế ấy. Xin đừng hỏi tại sao lửa lại 

nóng hay nước lại lạnh? Bởi vì  đã nói “Pháp nhĩ như thị” kia mà! 

3 “Tri túc thường lạc”: Biết đủ thường vui. 

4 “A Nan Vấn Sự Phật Kiết Hung Kinh”: Kinh A Nan hỏi Phật 

về sự tốt xấu 

5 “Ưng vô sở trụ, nhi sanh kỳ tâm”: Nên vô sở trụ mà sanh tâm 

ấy. 

1-   Ưng vô sở trụ: Chính là khi lục căn tiếp xúc với cảnh giới 

lục trần, tâm không bị lục trần lôi kéo – ly tướng vô trụ (lìa 

tướng,  không  trụ).  Như  thế  thì  pháp  thể  thanh  tịnh,  khế 

nhập bổn thể; 

2-   Nhi sanh kỳ tâm: Chính là y thể khởi dụng. Thể thanh tịnh, 

tác  dụng  dựa  vào  thể  mà  khởi  đương  nhiên  cũng  là  thanh 

tịnh.  Cho  nên,  Nhi  sanh  kỳ  tâm,  cái  sanh  ra  chính  là  tâm 

thanh tịnh của tự tánh, cũng chính là bổn tâm, tâm vốn dĩ tự 

thanh tịnh. (Pháp bảo đàn kinh –Lục Tổ Huệ Năng) 

6 “Tâm quá khứ không thể được, tâm vị lai không thể được” : 

Tam tâm bất khả đắc. Không thể nắm bắt được. Quá khứ tâm, bất 

khả đắc, hiện tại tâm bất khả đắc, vị lai tâm bất khả đắc 

7 “Đương thể tức không, liễu bất khả đắc”: “Ngay bản thể chính 

là không, thì không thể có được” 

240 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



8  “Nhất  thiết  hữu  vi  pháp,  như  mộng  huyển bào  ảnh”:  Tất  cả 

pháp hữu vi, như mộng huyễn ảo ảnh. 

9 “Như lộ diệc như điện”: Như sương cũng như điện. 

10 “Bất khả đắc”: Không thể có được. 

11 “Vạn pháp giai không”: Tất cả pháp đều là không. 

12 “Sự lý vô ngại, sự sự vô ngại”:  

 1-  Sự pháp giới:  Sự là nói về các hình tướng sai biệt các pháp 

trong vũ trụ, trong vũ trụ, các pháp đều có giới hạn rõ ràng 

như nước lạnh, nước đá, nước sôi, hơi nước, đều có tướng 

trạng khác nhau. Ðó là đứng về sự mà quan sát vũ trụ vạn 

hữu hay nói theo danh từ đạo Phật là "Sự pháp giới ". 

 2-  Lý pháp giới:  Lý là nói về các phần bên trong, vô hình của 

sự vật. Ðây tức là lý tánh bình đẳng, chổ nương tựa cho tất 

cả sự tướng; lý dung thông cho khắp tất cả, nước lạnh, nước 

đá,  hơi  nước,  tuy  tướng  trạng  khác  nhau,  nhưng  thể  tánh 

vẩn là một (nghĩa là gồm H2+O). Vũ trụ vạn hữu không chỉ 

có phần sự tướng mà còn phần lý tánh nữa. Ðó tức là "Lý 

pháp giới". 

 3-  Lý Sự vô ngại  pháp giới:  Như trên chúng ta đã  thấy, mỗi 

pháp đều có Sự và Lý do nơi Sự mà rõ, Sự nương vào Lý 

mà thành. Lý và Sự dung thông, như nước tức là sóng, sóng 

tức  là  nước.  Lý,  Sự  trong  pháp  giới  cũng  dung  thông,  vô 

ngại. Ðó là lý nghĩa của "Lý, Sự vô ngại pháp giới". 

 4-  Sự Sự  vô ngại  pháp giới:  Trong pháp  giới,  có hằng hà sa 

241 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 



số  sự  vật, hình tướng tuy  khác  nhau,  giới  hạn tuy  bất  đồng 

nhưng  lý  tánh  dung  thông  bình  đẳng,  không  có  phân  chia 

ngăn cách. Nhờ lý, mà sự sự được dung thông vô ngại. Như 

các vật dụng bằng điện, nào quạt điện, đèn điện, máy lạnh, ủi 

điện,  lò  xo  .v.v...tuy  mỗi  vật  đều  có  hình  dáng,  công  dụng 

sai, nhưng đều thông nhau qua luồng điện chi phối lẫn nhau, 

ảnh  hưởng  qua  lại.  Một  thí  dụ  khác:  nhiều  hồ  chứa  nước, 

hình  dáng,  rộng  hẹp  khác  nhau,  nhưng  ăn  thông  với  nhau 

bằng những ống nước, do đó sự đày vơi, nhớp sạch của một 

hồ này đều liên quan mật thiết đến tất cả các hồ khác. 

Trên đây là những thí dụ vô cùng thô hiển, cốt để gợi lên một ý 

niệm  về  "Sự  Sự  vô  ngại  Pháp  giới"  thôi,  chứ  không  đúng  hẳn. 

Trong hai thí dụ  trên, chúng ta thấy  những vật  dụng điện khí  hay 

những  hồ  nước  để  hình  dung  cho  Sự  Sự  trong  pháp  giới;  và  lấy 

những  luồng  điện  hay  luồng  nước  để  hình  dung  cho  Lý  của  pháp 

giới;  thí  dụ  như  thế,  người  ta  sẽ  tưởng  rằng  Sự  và  Lý  là  hai  loại 

khác  nhau,  có  thể  phân  tách  ra  được.  Nhưng  thật  ra  Lý  và  Sự 

không thể phân tách ra được: trong Sự có Lý, trong Lý có Sự. Sự, 

Lý  chẳng  qua  là  hai  phương  diện  của  một  vấn  đề  vô  cùng  tế  nhị, 

mà lý trí của chúng ta đã phân tách ra để tạm nghiên cứu đó thôi. 

 (Phật  học  Phổ  thông  -  HT.  Thích  Thiện  Hoa  –  Thành  Hội  Phật 

 giáo TP HCM ấn hành -1991)  

13 “Tam tâm bất khả đắc, chư pháp vô sở hữu”: Tam tâm không 

thể  nắm  bắt  được, tất  cả các pháp đều không thể có được (nói  có 

242 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



thì chỉ là tạm có, huyễn có, giả có, trong kinh dùng chữ ‘diệu hữu’) 

14  “Sắc  tức  thị  không,  không  tức  thị  sắc,  sắc  bất  dị  không, 

không bất dị sắc”: Sắc tức là không, không tức là sắc, sắc chẳng 

khác không, không chẳng khác sắc. 

15 “Giáo học tương trường, sư chất đạo hợp”:  Việc dạy và học 

hỗ tương giúp nhau tăng trưởng, cùng tiến bộ, Thầy giáo giúp cho 

học trò, học trò cũng tương trợ thầy giáo. 

16  “Quý  vi  thiên  tử,  phú  hữu  tứ  hải”:  Sang  quý  như  Thiên  Tử, 

giàu khắp bốn biển. 

17 “Tin là mẹ đẻ công đức”: Tín vi đạo nguyên công đức mẫu. 

18 Tam tế tướng: Nghiệp tướng, Chuyển tướng, Cảnh giới tướng. 

“Tế” là nhỏ nhặt, khó thể nhận biết, còn Thô là dễ nhận thấy. Tam 

Tế gồm:  

1-  Nghiệp tướng (còn gọi là Vô Minh Nghiệp Tướng): Chính 

là tướng trạng huyễn vọng sanh khởi trước hết khi vô minh 

dấy  động,  còn  chưa  phân  biệt  được  đâu  là  chủ  và  khách 

(tức là do vô minh dấy động, chân như bị che lấp, còn chưa 

phân biệt đâu là chủ thể để thấy biết và đối tượng bị thấy 

biết). 

2-  Chuyển  tướng  (còn  gọi  là  Năng  Kiến  Tướng,  hoặc  Kiến 

tướng):  Tướng  trạng  khi  nghiệp  thức  vừa  dấy  động,  biến 

thành cái tướng làm chủ thể để nhận biết, tức là sanh khởi 

cái tâm nhận biết đối tượng mang tính chủ quan. Do cái tâm 

này hư huyễn không thật nên gọi là Tướng; 

243 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 



3-  Cảnh Giới Tướng (còn gọi là hiện tướng, cảnh tướng): Tức 

huyễn vọng được biến hiện do cái tâm năng kiến vừa nói ở 

phần  trên,  tức  đối  tượng  được  nhận  biết  do  cái  tâm  phân 

biệt chủ quan vừa nói ở trên đây. Do quá trình từ vô minh 

nghiệp  tướng  biến  chuyển  thành  năng  kiến  tướng  và  cảnh 

giới tướng rất nhanh, rất nhỏ nhiệm, hầu như không dễ gì 

nhận biết được nên gọi là Tế. 

19 “Kiến phần”: Chính là Chuyển tướng trong tam tế tướng (chú 

thích 25) 

20 “Tướng phần”: Chính là Cảnh giới tướng trong Tam tế tướng 

(chú thích 25) 

21 “Thế giới chi đại, vô kỳ bất hữu”: Thế giới rộng lớn không gì 

là không có. 

22 “Chân ngữ giả, thật ngữ giả”: Nói lời thành thật, nói đúng như 

sự thật. 

23  “Phật  thị  môn  trung,  bất  xả  nhất  nhân”:  Trong  nhà  Phật, 

không bỏ một người nào. 

24 “Như đối mục tiền”: Như đối trước mặt 

25  “Chư  pháp  thật  tướng”:   “Duy  Phật  dữ  Phật,  nãi  năng  cứu 

 cánh chư pháp Thật Tướng, kham cộng lưu thông” (chỉ có Phật với 

Phật  mới  có  thể  rốt  ráo  Thật  Tướng  các  pháp,  mới  có  thể  cùng 

nhau lưu thông) 

26 Năm Căn (Ngũ Căn):  Ngũ căn là năm căn. Căn đây tức là căn 

bản,  là  gốc  rễ,  là  nguồn  gốc  để  tất  cả  các  thiện  pháp  xuất  phát. 

244 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



Năm căn ấy là: Tín căn, Tấn căn, Niệm căn, Ðịnh căn, Huệ căn. 

  1-  Tín  căn:  Là  lòng  tin  mạnh  mẽ  vững  chắc.  Lòng  tin  này 

không giống như lòng tin mù quáng, vô điều kiện, bất chấp lý 

trí của phần nhiều ngoại đạo. Lòng tin ở đây là con đẻ của lý 

trí, là kết qủ của sự suy luận sáng suốt, của sự quan sát kỹ càng. 

Ðức Phật  không bao  giờ bắt  buộc Phật  tử tin một điều gì mà 

không  suy  luận  được,  không  giải  thích  được.Vì  lòng  tin  của 

người Phật tử khởi từ trí xét đoán. Bởi thế nên nó vô cùng vững 

chắc, mãnh liệt. Chính nó là căn bản phát sinh các hạnh lành, 

Phật dạy: "Tin là mẹ vô lượng của công đức". Nhưng Phật tử 

tin cái gì? Phật tử tin Tam Bảo:   

  Tin Phật: Phật tử biết rằng đức Phật là đấng hoàn toàn giác 

ngộ, giải thoát. Vì thế, Phật tử suốt đời tin tưởng theo Phật, 

để hướng tiến đến sự giác ngộ, giải thoát mà Phật đã thân 

chứng. 

  Tin pháp: Pháp là chân lý, là sự thật mà đức Phật đã khám 

phá ra và truyền lại cho chúng ta. Hay nói một cách khác, 

pháp  là  giáo  lý  đúng  như  sự  thật  mà  đức  Phật  đã  thuyết 

minh. Chúng ta tin tưởng những giáo lý ấy, vì người nói ra 

là đức Phật, đã thân chứng được và giác ngộ được nhờ giáo 

lý ấy. 

  Tin Tăng: Tăng là người thật hành các giáo lý của Phật để 

giác ngộ mình và người, là kẻ thay Phật đưa cao ngọn đuốc 

chánh pháp sáng ngời, để soi đường cho chúng sinh. Vì thế, 

245 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 



Phật tử suốt đời quy hướng về Tăng. 

 2- Tấn căn: Tấn là tinh tấn. Tấn căn là sự dũng mãnh tinh tấn trên 

bước đường tu tập không bao giờ thối lui. Nếu đã có lòng tin chắc 

chắn mà không tinh tấn thực hiện, làm theo những điều mình tin, 

thì  lòng  tin  suông  ấy  trở  thành  vô  dụng,  không  đưa  chúng  ta  đến 

đâu cả. Vậy cho nên người Phật tử đã tin Tam Bảo, thì phải luôn 

luôn  tinh  tấn  thực  hành  giáo  lý  của  Phật.  Theo  Luận  Nhiếp  Ðại 

Thừa, tinh tấn có ba thứ:   

  Bị giáp tinh tấn: 

Nghĩa là mang áo giáp tinh tấn. Người Phật tử trong cuộc 

chiến đấu để diệt trừ đau khổ, tiến tới giải thoát, cần phải 

mang áo giáp tinh tấn, để khi xông pha vào trận địa "phiền 

não", khỏi bị ma quân hảm hại. Nhờ có áo giáp này, người 

Phật tử tin tưởng ở năng lực của mình hùng dũng tiến tới, 

không sợ gian nan nguy hiểm, không lùi bước trước một trở 

ngại hay một địch thủ nào. 

  Gia hạnh tinh tấn:  

Nghĩa là luôn luôn gắng sức không bao giờ dừng nghĩ trên 

bước đường đi đến giải thoát. Với thứ tinh tấn này, người 

Phật tử càng tiến càng hăng, càng thêm sức lực, càng phấn 

chí không bao giờ biết mệt mỏi. 

  Vô hỷ túc tinh tấn:  

Vô hỷ túc tinh tấn nghĩa là không vui sướng tự mãn, cho là 

vừa  đủ  khi  mới  thu  được  một  ít  thắng  lợi  trên  đường  tu 

246 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



hành. Người Phật tử chưa chứng được Phật quả, thì còn gia 

công gắng sức tu luyện mãi, chứ không chịu dừng nghỉ, vui 

thú với một quả vị thấp thỏi, tạm bợ, như người bộ hành khi 

chưa  đến  đích  cuối  cùng,  thì  còn  hăng  hái  bước  mãi,  chứ 

không chịu chấm dứt cuôĩc hành trình của mình, bằng cách 

an phận ở mãi trong quán trọ bên đường. 

 3- Niệm căn: Niệm là ghi nhớ. Ghi nhớ những gì? 

a)  Thứ nhất niệm thí:  

Nghĩa là nhớ tu bố thí. Người Phật tử thường ngày nhớ đem 

tài sản bố thí cho người bần cùng; đem hùng lực cứu giúp 

người  sợ  hãi;  đem  chánh  pháp  chỉ  giáo  cho  người  si  mê, 

khiến họ hết khổ được vui. 

b)  Thứ hai niệm giới:  

Nghĩa là nhớ trị tịnh giới để đoạn trừ các phiền não nghiệp 

chướng, tăng trưởng mọi hạnh lành. Giới có ba thứ:   

  Nhiếp luật nghi giới: Những giới để ngăn cấm các hạnh 

nghiệp  thô  xấu,  đoạn  diệt  các  nghiệp  chướng  nơi  thân 

tâm. 

  Nhiếp  thiện  pháp  giới:  Những  quy  điều  đúng  pháp  và 

lợi ích, người thực hành theo nó, có thể thành tựu tất cả 

pháp lành. 

  Nhiêu ích hữu tình giới: Những điều luật làm lợi ích an 

lạc cho tất cả chúng sinh. 

c)  Thứ ba niệm thiên: 

247 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 



Luận  Nhiếp  Ðại  Thừa  có  nói:  "Thiên  niệm  trụ  là  an  trụ  bón 

món thiền định". Vậy niệm thiên là nhớ tu các niệm thiền định, 

để gạn sạch tất cả phiền não, thể chứng chân như. 

 4- Ðịnh căn:  Ðịnh hay tịnh lự do dịch nghĩa chữ Phạn là Dhyana 

(Thiền na). Ðịnh là lắng tâm yên tịnh, chuyên chú vào chánh pháp, 

để suy đạt thật nghĩa của nó. Theo Luận Nhiếp Ðại Thừa, định có 

thể chia làm ba bậc:   

  An trụ định: Ðể tâm an trụ vào định cảnh, không cho tán động, 

do đó phiền não được tiêu trừ. 

  Dẫn phát định: Do đoạn sạch phiền não nên được phát sanh sáu 

món thần thông là các công đức thù thắng. 

  Thành sở tác sự định: Do đã phát khởi được các công đức, thần 

thông,  nên  thường  làm  lợi  ích  cho  tất  cả  chúng  sanh;  cứu  độ 

chúng sanh giải thoát sanh tử, chứng được Niết Bàn. 

 5- Huệ căn: Huệ là trí huệ sáng suốt, thâm nhập được chân tướng 

của vạn pháp. Trsi huệ ấy không có sự phân biệt, vì phân biệt là tác 

dụng của vọng thức, là mê lầm. Cũng theo Luận Nhiếp Ðại Thừa, 

trí huệ có ba thứ:   

  Vô  phân  biệt  gia  hạnh  huệ:  Quán  trí  nầy  không  còn  thấy  có 

phân biệt, nhưng còn có gia hạnh, nghĩa là còn phải dụng công 

tu hành, để thành tựu hoàn toàn vô phân biệt trí. Vì thế, nên gọi 

là "vô phân biệt gia hạnh huệ". 

  Vô phân biệt huệ: Trí huệ nầy không có sự phân biệt, mà không 

cần  phải  gia  hạnh  vì  đã  thuần  phục.  Do  không  phân  biệt  nên 

248 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



không có mê vọng. Nhờ trí huệ này, người tu hành được tự tại 

thể chứng nhân như. 

  Vô phân biệt hậu đắc huệ: Hay hậu đắc trí, nghĩa là trí huệ có 

được sau khi đã chứng được chân như. Trí huệ này hoàn toàn 

sáng suốt, tỏ ngộ được thật nghĩa của các pháp. Chư Phật nhờ 

hậu đắc trí nầy mà thi tác vô lượng công đức, để cứu độ chúng 

sanh. 

Nói một cách tổng quát giản dị, huệ căn là trí huệ do thiền định 

đã làm lặng sạch. Nó không đạt được sự thật của các pháp; nó là 

căn nguyên phát sanh mọi việc vĩ đại để giải thoát chúng sinh. 

27 “Ba mươi bảy phẩm trợ đạo”: Ðạo đế có 37 phẩm, chia ra làm 

7 loại:  1. Bốn món  Niệm  xứ (Tứ Niệm  Xứ); 2. Bốn món  Chánh 

cần  (Tứ  Chánh  cần);  3.  Bốn  món  Như  ý  túc  (Tứ  Như  ý  túc);  4. 

Năm Căn (ngũ Căn); 5. Năm Lực (Ngũ Lực); 6. Bảy phần Bồ đề 

(Thất Bồ đề phần); 7. Tám phần Chánh đạo (Bát Chánh đạo phần). 

 1) Tứ niệm xứ: Bốn món Niệm xứ (Tứ Niệm Xứ): TỨ là bốn; 

NIỆM là hằng nhớ nghĩ; XỨ là nơi chốn. Tứ Niệm Xứ là bốn chữ, 

bốn điều mà kẻ tu hành thường để tâm nhớ nghĩ đến. Ðó là:   

1-  Quán Thân bất tịnh: quan sát thân không trong sạch; 

2-  Quán  Tâm  vô  thường:  cái  tướng  của  tự  tâm  (là  cái  phân 

biệt, hiểu biết hằng ngày, cái thức) chúng ta luôn luôn đổi 

thay, không thường. 

3-  Quán Pháp vô ngã:  Nghĩa chữ Pháp rộng  lớn mênh mông, 

chỉ cho tất cả mọi sự thật trên vũ trụ, chẳng những các vật 

249 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 



hữu  hình,  cho  đến  các  vật  vô  hình  tưởng  tượng  như  lông 

rùa,  sừng  thỏ,  cũng  gọi  là  Pháp  cả. Tất  cả  các  pháp  làm 

nhân  duyên  cho  nhau,  in  tuồng  là  có,  chứ  không  có  tự 

tướng. Không có tự tướng, tức là "vô ngã". 

4-  Quán thọ thị khổ: Thọ là chịu, nhận lãnh. Thọ thị khổ nghĩa 

là có nhận lãnh là có khổ. Càng lãnh thọ nhiều thì khổ đau 

càng nhiều càng khó buông xả. Càng xả chừng nào lại càng 

nhẹ gánh đau thương; 

 2) Tứ chánh cần: Bốn món Chánh cần (Tứ Chánh cần): là bốn 

phép siêng năng Tinh tấn hợp với chánh đạo. Đó là: 



1- Tinh tấn ngăn ngừa những điều ác chưa phát sinh. 

2- Tinh tấn dứt trừ những điều ác phát sinh. 

3- Tinh tấn phát triển những điều lành chưa phát sinh. 

4- Tinh tấn tiếp tục phát triển những điều lành đã phát sinh. 

Bốn  phép  nầy  như  bốn  nấc  thanh  kế  tiếp  theo  nhau,  để  đưa 

hành giả từ cái nhân hữu lậu mê mờ, đến cái nhân vô lậu giải thoát: 

Trước  hết,  do  tu  tâm  hằng  mong  muốn  (Dục),  cho  nên  sự  tu  tập 

dũng  mãnh  (Tinh  tấn);  nhờ  sự  tu  tập  dũng  mãnh,  nên  phiền  não 

tiêu,  tán  động  hết,  do  đó  tâm  được  chuyên  nhất  (Nhất  tâm),  nhờ 

tâm chuyên nhất nên quán trí được thanh tịnh mãnh lợi (Quán), và 

có năng lực phá tan cội gốc vô minh. 

 3) Tứ như ý túc: Bốn món Như ý túc (Tứ Như ý túc): là bốn 

phép làm nơi nương tựa cho các công đức thiền định, thần thông 

được thành tựu mỹ mãn như ý muốn của mình. Bốn định ấy là:   

250 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



1-  Dục Như ý túc: mong muốn được thành đạt pháp thiền định 

mình đang tu, để tiến lên chứng các Thánh quả   

2-  Tinh  tấn  Như  ý  túc:  Tinh  tấn  là  dũng  mãnh,  chuyên  nhất 

vào pháp thiền định mình đang tu. 

3-  Nhất tâm Như ý túc: Nhất tâm là tâm chuyên nhất vào định 

cảnh, không bào giờ tán loạn. 

Quán Như ý túc: Quán nghĩa là dùng trí tuệ sáng suốt quán sát 

pháp mình đang tu. Quán trí ấy do định mà phát sanh, trí ấy là tịnh 

trí. Vì tịnh cho nên nó có thể như thật thông đạt thật nghĩa (chân 

lý) của các pháp (vũ trụ). 

 4) Ngũ căn: (Đã nói phần chú thích trên) 

 5) Ngũ Lực:  Năm Lực Là năm năng lực vĩ đại, năm thần lực 

của Ngũ căn. Ngũ căn như năm cánh tay, còn ngũ lực như là 

sức mạnh của năm cánh tay ấy. Những sức mạnh nầy là kết quả 

thấu đạt được do sự kiên cố tu luyện của Ngũ căn. Nó như là 

một ngọn lửa bật lên sau khi người ta đã nỗ lực cọ sát hai cây 

củi vào nhau để lấy lửa: 

1-   Tín lực: thần lực của đức tin, hay sức mạnh lớn lao, vi diệu 

do tín căn phát sinh. 

2-   Tấn  lực:  thần  lực  của  đức  tinh  tấn,  hay  sức  mạnh  bất  thối 

chuyển,  kiên  cố,  có  thể  sang  bằng  mọi  trở  lực,  sức  mạnh 

này do tấn căn phát sinh. 

3-   Niệm  lực:  thần  lực  của  sự  ghi  nhớ,  hay  sức  mạnh  lớn  lao 

bền chắc của niệm căn. 

251 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 



4-   Ðịnh lực: thần lực của sự tập trung tư tưởng hay sức mạnh 

vĩ đại của định căn. 

5-   Huệ lực: thần lực của trí huệ hay sức mạnh vô biên của huệ 

căn. 

 6) Thất Bồ đề phần: Bảy phần Bồ đề. Bồ đề là Giác đạo, hay đạo 

quả giác ngộ. Phần là từng phần, từng loại. Thất Bồ đề phần là bảy 

pháp tu tập tuần tự hướng đến đạo quả vô thượng Bồ đề, hay bảy 

pháp  giúp  người  tu  hành  thành  tựu  đạo  quả  Ðại  giác  hay  bảy 

phương tiện đi đến đích giác ngộ. Gồm có:   

1-   Trạch  pháp:   Trạch  là  lựa  chọn;  Pháp  là  pháp  môn,  là 

phương  pháp  tu  hành.  Trạch  pháp  là  dùng  trí  huệ  để  lựa 

chọn pháp lành để tu, pháp dữ để tránh. 

2-   Tinh tấn:  là luôn luôn dũng tiến trên bước đường tu tập; 

3-   Hỷ:   Là  hoan  hỷ.  Nhờ  tinh  tấn  tu  hành,  nên  đoạn  trừ  được 

dần  phiền  não  thành  tựu  vô  lượng  công  đức,  do  đó,  sanh 

tâm hoan hỷ và phấn chí tu hành.   

4-   Khinh  an:   Khinh  là  nhẹ  nhàng.  An  là  an  ổn.  Nhờ  sự  tinh 

tiến  tu  tập  nên  thân  tâm  được  thanh  tịnh;  do  đó  người  tu 

hành  cảm  thấy  nhẹ  nhàng,  khoan  khoái,  khinh  an,  như  đã 

trút được gánh nặng dục vọng, mê mờ.   

5-    Niệm:   Là  thường  ghi  nhớ  chánh  pháp  để  thực  hành.  Tâm 

niệm  ta,  nếu  không  thường  nhớ  chánh  pháp,  tất  nhiên  tạp 

niệm  phát  sanh,  phiền  não  tăng  trưởng.  Vì  thế  người  tu 

hành  cần  phải  để  tâm  ghi  nhớ  chánh  pháp,  đừng  cho  xao 

252 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



lãng buông lung nghĩ bậy. 

6-   Định:   Nghĩa  là  tâm  chuyên  chú,  tập  trung  vào  pháp  mình 

đang tu. 

7-    Xả:   Là  bỏ  ra  ngoài  không  vướng  bận.  Xả  tức  là  hành  xả 

tâm sở, một trong 11 món Thiện tâm sở. Hành xả nghĩa là 

thế nào? 

Người  tu  hành,  nhờ  trí  sáng  suốt,  nhận  biết  "thọ  là  khổ",  nên 

không nắm  giữ một thứ nào hết, dù quý báu bao nhiêu. Ngay 

trong sự tu hành cũng vậy, họ không trụ trước ở các pháp mình 

đã tu, đã chứng; trái lại họ luôn luôn xả bỏ những gì mình đạt 

đến, để tiến triển trên bước đường đi đến giải thoát. Pháp hành 

xả nầy giúp chúng ta thành tựu sự siêu việt. 

  7) Bát Chánh đạo phần:  Tám phần Chánh đạo    

1-   Chánh  kiến  (hay  chánh  tri  kiến):   Là  thấy,  nghe,  hay,  biết 

một  cách  ngay  thẳng,  công  minh,  đúng  với  sự  thật  khách 

quan; 

2-   Chánh  tư  duy:   Là  suy  nghĩ,  xét  nghiệm  chân  chánh,  tư 

tưởng đúng với lẽ phải. Người tu theo phép Chánh tư duy, 

thường  xét  nghĩ  đạo  lý  cao  siêu,  suy  tìm  thể  tánh  nhiệm 

mầu, biết xét những hành vi lỗi lầm, những ý nghĩ xấu xa 

để sám hối; biết suy nghĩ về ba món vô lậu học: Giới, Ðịnh, 

Huệ, để tu giải thoát; biết suy xét vô minh và nguyên nhân 

đau khổ, và nguồn gốc của tội ác, và tìm phương pháp đúng 

đắn để tu hành hầu giải thoát cho mình và cho người. 

253 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 



3-   Chánh ngữ: Là lời nói chân thật, công bình, ngay thẳng và 

hợp lý. 

4-   Chánh nghiệp:  Nghiệp là hành động tạo tác. Chánh nghiệp 

là  hành  động,  việc  làm  chân  chính,  đúng  với  lẽ  phải,  phù 

hợp với chân lý, có lợi ích cả người lẫn vật. Ngoài ra cũng 

gọi là chánh nghiệp, khi dùng trí huệ để quán tưởng những 

pháp chân chính, hoặc ngồi Thiền, niệm Phật, hoặc trì tụng 

kinh  hành,  để  giữ  gìn  thân,  khẩu,  ý  ba  nghiệp  cho  thanh 

tịnh. 

5-   Chánh mạng:  Là sanh sống một cách chân chính bằng nghề 

nghiệp  lương  thiện,  trong  sạch  của  mình,  không  làm  cho 

người và vật phải đau khổ vì nghề nghiệp của mình, sống 

đúng Chánh pháp, không mê tín dị đoan, và biết thân tứ đại 

vốn  vô  thường,  nên  lấy  tịnh  giới  làm  thể,  lấy  trí  huệ  làm 

mạng, bỏ niệm vọng cầu, an vui với chánh pháp. 

6-   Chánh tinh tấn:  Là chuyên cần, siêng năng, thẳng tiến mục 

đích đã vạch sẵn không  vì  một lý do  gì  mà lùi bước định 

thành đạo quả để trước tự độ, sau hóa độ chúng sanh. 

7-   Chánh niệm:  Là ghi nhớ đến những điều hay lẽ phải, những 

điều lợi lạc cho mình cho người, những đạo lý chân chính 

quý trọng cao siêu.  Chánh niệm có hai phần:   

a)  Chánh  ức  niệm:  Là  nghĩ  nhớ  đến  các  điều  lỗi  lầm  để 

thành  tâm  sám  hối,  và  nghĩ  nhớ  đến  Tứ  trọng  ân:  ân  cha 

mẹ,  ân  tổ  quốc,  ân  chúng  sinh  và  ân  Tam  Bảo  để  lo  báo 

254 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



đền. 

b) Chánh quán niệm: Là dùng tâm từ bi xét nghĩ cuộc đời là 

khổ não, tật bệnh, mê mờ mà chúng sinh đang mắc phải, để 

mở rộng lòng thương  yêu và quyết ra tay cứu độ. Thường 

quán sát cảnh chân đế, năng tưởng niệm các pháp trợ đạo; 

bất luận ở đâu và làm gì, cũng nhớ nghĩ đến cái quả vô lậu 

xuất thế gian, dù trải qua bao nhiêu số kiếp cũng không thối 

tâm xao lãng. 

8-   Chánh  định:   Là  tập  trung  tư  tưởng  vào  một  vấn  đề  chính 

đáng,  đúng  với  chân  lý,  có  lợi  ích  cho  mình  và  người. 

 (Phật học phổ thông - tập 1- HT. Thích Thiện Hoa) 

28 Chú thích 34 

29 Chú thích 34 

30 Chú thích 34  

31 “Tam Thập Thất Đạo Phần”: Ba bẩy phẩm trợ đạo. 

32 Chú thích 34:  

33 “Như kỳ bất năng”: Nếu như không có năng lực này 

34 “Thoái nhi cầu kỳ thứ”: Cầu việc khác 

35 “Ưng vô sở trụ, nhi sanh kỳ tâm”: Nên vô sở trụ mà sanh tâm 

ấy. 

 Ưng vô sở trụ: Chính là khi lục căn tiếp xúc với cảnh giới 

lục trần, tâm không bị lục trần lôi kéo – ly tướng vô trụ (lìa tướng, 

không trụ). Như thế thì pháp thể thanh tịnh, khế nhập bổn thể; 

255 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 



 Nhi sanh kỳ tâm: Chính là y thể khởi dụng. Thể thanh tịnh, 

tác dụng dựa vào thể mà khởi đương nhiên cũng là thanh tịnh. Cho 

nên, Nhi sanh kỳ tâm,  cái  sanh ra chính  là tâm  thanh tịnh của tự 

tánh, cũng chính  là bổn tâm, tâm vốn dĩ tự thanh tịnh.  (Pháp bảo 

 đàn kinh –Lục Tổ Huệ Năng) 

36 “Vốn dĩ không một vật”: Bài kệ của Lục tổ Huệ Năng: Bồ-đề 

vốn không cây, Gương sáng cũng chẳng đài, Xưa nay không một 

vật, Chỗ nào dính bụi nhơ (Việt dịch: HT-Thích thanh Từ). 

37  “Tam  bất  thoái”:  Tam  bất  thoái  đó  là  Vị  bất  thoái.  Hành  bất 

thoái và Niệm bất thoái. 

 1-  Vị  bất  thoái :  Vị  thứ  đã  tu  được  không  bị  thoái  mất.  được 

quả vị nào thì trụ chắc quả vị đó rồi tinh tấn thêm nữa. 

 2- Hành bất thoái : Chẳng bị thoái mất đối với các pháp đã tu 

hành, tức là tu càng ngày càng tăng trưởng. 

 3- Niệm bất thoái : Chẳng bị thoái chuyển, về chánh niệm. 

Nếu phá Kiến tư được gọi là  Vị bất thoái thì vĩnh viễn chẳng mất 

địa vị siêu phàm, lại đoạn được Trần sa hoặc, thì được gọi là Hành 

bất thoái, vĩnh viễn chẳng mất hạnh Bồ Tát. Nếu đã phá Vô minh 

được gọi là Niệm bất thoái, thì chẳng mất chánh niệm.  Theo TĐPH 

 Hán Việt 

38 “Nhân vô lễ tắc bất lập”: “Bất học lễ, vô dĩ lập”: Không học lễ, 

không làm nên gì cả. 

39 “Tam quỳ, cửu khấu”: Ba lần quỳ, chín lần khấu đầu 

40 “Nguyện dĩ đạo hành”: Nguyện dẫn dắt bạn tu hành. 

256 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



41  “Hành dĩ  tiễn  nguyện”:  Hành  của  chúng  ta  thực  hiện  nguyện 

vọng của chúng ta. 

42 “Nguyện hạnh tương chất”: Nguyện giúp cho hành, hành giúp 

cho nguyện  

43 “Pháp môn khó tin”: “Nan tín chi pháp” 

44 “Chư pháp thật tướng”: Thật tướng tất cả các pháp 

45 “Khởi hoặc, tạo nghiệp, thọ báo”: Do mê hoặc nên tạo nghiệp, 

do tạo nghiệp nên phải nhận quả báo. 

46  “Thử  phương  chân  giáo  thể,  thanh  tịnh  tại  âm  văn”:  Cách 

giáo  hóa  cõi  nầy  là  ở  âm  văn:  Chân  giáo  thể  phương  này,  thanh 

tịnh nơi nghe tiếng. Khổng lão phu tử dạy học dùng âm thanh, Phật 

Thích Ca cũng giống như vậy. Không có kinh sách, văn tự, hoàn 

toàn dựa vào lời nói. 

47 “Từ bi là gốc, phương tiện là cửa”: Từ bi vi bổn, phương tiện 

vi môn. 

48  Tứ  nhiếp  pháp:  4  phương  pháp  lợi  tha  để  nhiếp  phục  chúng 

sanh quay về với Phật pháp. Đó là:   

1.  Bố thí nhiếp: Nghĩa là phải làm hạnh bố thí. Do sự bố thí ấy mà 

mình cảm phục được người chung quanh, người chung quanh 

mới gần gũi thân mến mình và mong cầu học đạo giải thoát. Có 

3 lối Tài thí, Pháp thí và Vô úy thí. Vô úy thí. Có 3 lối Tài thí, 

Pháp thí và Vô úy thí. Vô úy thí  

2.  Ái  ngữ  nhiếp:  Là  tùy  theo  căn  cơ  tánh  chúng  sanh  mà  khôn 

khéo nói năng, an ủi, khuyên lơn, nhân thế khiến cho họ sinh 

257 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 



lòng thân mến, cảm phục, rồi từ đó họ mới theo ta mà học đạo. 

3.  Lợi hành nhiếp: Là làm lợi ích cho người bằng ý nghĩ, lời nói 

hay hành động, khiến cho người ta sinh lòng thân mến mà theo 

ta học đạo. 

 4.  Ðồng sự nhiếp: Ðồng sự nhiếp là tùy theo căn cơ, hoài bão, địa 

vị,  nghề  nghiệp  của  người  mà  lặn  lội  vào  công  việc  của  họ, 

cộng tác với họ, để một mặt giúp đỡ họ trong nghề nghiệp, một 

mặt nêu cao gương lành, làm cho họ cảm mến mà theo ta đến 

gần đạo cả.  (Phật học phổ thông - HT.Thích Thiện Hoa)  

49  “Tứ  tất  đàn”:  Bốn  loại  bố  thí  viên  mãn:  Thế  giới  tất  đàn,  Vi 

nhân Tất đàn, Đối trị tất đàn, Đệ nhất nghĩa tất đàn. 

“Tất  Đàn”,  cái  danh  từ  này  là  Hoa  Phạn  cùng  hợp  dịch: 

“Tất”  là  chữ  Trung  Quốc,  “Đàn”  là  tiếng  Ấn  Độ.  “Đàn”  là  “Đàn 

na”, chính  là bố thí,  “Tất” chỗ này nếu dùng dùng lời hiện đại  ở 

chúng ta mà nói  thì “Tất  Đàn”  ý nghĩa chính  là  bố thí viên mãn, 

bình đẳng bố thí, phổ biến bố thí. Phật nói pháp có bốn loại. Đây 

đều là nói  “Nhiếp Thọ chúng sanh”,  bạn lìa khỏi bốn loại phương 

pháp này, thì không làm được nhiếp thọ chúng sanh, cũng chính là 

nói bạn muốn cùng với tất cả chúng sanh làm tốt mối quan hệ thì 

thật là không dễ chút nào, đặc biệt là xã hội hiện tại này, cha con 

đã không còn thân ái, vợ chồng cũng không còn nói đạo nghĩa, loại 

quan hệ  giữa người và  người như vậy thì làm sao mà xây  dựng? 

Thế  nhưng  chúng  ta  tưởng  tượng  xem,  phương  thức  đó  của  Phật 

vẫn còn làm được tốt, đó là “biến thí”, là bạn phải chịu bố thí. Cho 

258 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



nên bốn điều này, điều thứ nhất chính là khiến tất cả chúng sanh 

sanh tâm hoan hỉ gọi là “Thế giới tất đàn”. 

1-   Bước thứ nhất gọi là “Thế giới Tất Đàn”. 

Thế giới tất đàn là trước tiên khiến cho tất cả chúng sanh 

sanh  tâm  hoan  hỉ.  Muốn  khiến  cho  tất  cả  chúng  sanh  sanh  tâm 

hoan hỉ, vậy thì bạn nhất định phải biết hằng thuận chúng sanh, tùy 

hỉ công đức. Nếu bạn không thể hằng thuận chúng sanh, mà bạn lại 

muốn chúng sanh phải hằng thuận ta, vậy thì khó rồi, cần phải biết 

chính mình đi hằng thuận chúng sanh. Phật làm ra tấm gương cho 

chúng ta xem trước phải khiến cho họ hoan hỉ. 

2-   Bước thứ hai “Vi nhân Tất Đàn”. 

Cái  ý  này  chính  là  nói  mỗi  niệm  đều  nghĩ  đến  lợi  ích  của 

họ, vậy người ta đương nhiên hoan hỉ. Còn như mỗi niệm bạn chỉ 

nghĩ  đến  lợi  ích  của  chính  ta,  thì  bạn  sẽ  rất  khó  mà  ở  chung  với 

người khác. Vì mọi người liền tranh lợi, còn chúng ta có thể buông 

bỏ,  chúng  ta  có  thể  xả  bỏ,  thoã  mản  mong  cầu  của  tất  cả  chúng 

sanh, vì họ, mọi thứ đều vì họ. Thời gian lâu dần về sau, họ sẽ xem 

bạn là người bạn tri âm, xem thấy con người bạn ở ngay trong một 

đời này, họ cảm thấy rất đáng nương nhờ, vậy bạn kiến nghị cho 

họ, họ liền sẽ nghe theo. Cho nên đến bước thứ ba, vậy mới giúp 

họ cải đổi tự làm mới gọi là “Đối trị tất đàn”. 

3-   Bước thứ ba: “Đối trị Tất đàn”. 

Ở  trong  loại  quan  hệ  thân  thiết  này,  giao  tình  dài  lâu,  Bồ 

Tát  mới  bắt  đầu  nói  rõ  chân  tướng  của  vũ  trụ  nhân  sanh,  sự  thật 

259 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 



cùng lý luận của nhân quả báo ứng, khuyên bảo họ, chỉ cho họ cái 

gì là lợi ích chân thật? Cái gì là hại? Cái gì là phải? Cái gì là trái? 

Phải quấy lợi hại mới có thể nói, làm cho họ dần dần tỉnh ngộ ra, 

biết  được  đoạn  ác  tu  thiện,  phùng  hung  hoá  kiết  (thông  thường 

người học Phật chúng ta gọi là tiêu tai giải nạn), dạy cho họ cái đạo 

lý này, đó là Phật pháp sơ cấp. Nhưng đây chưa phải là giúp cho họ 

mục tiêu chân thật, mục tiêu chân thật ở sau cùng. Đó là: 

4-   Bước thứ tư: “Đệ Nhất Nghĩa Tất Đàn”. 

Giúp  cho  họ  thành  Phật.  Còn  như  giúp  cho  họ  làm  một 

người tốt, được phước báo trời người cũng không tệ, nhưng không 

cứu  cánh.  Vì  sao?  Vì  con  người  phải  chết  sống  không  lâu,  nên 

phước của bạn hưởng không lâu, vậy làm thế nào có thể học đến 

không chết, không sanh không diệt, làm thế nào có thể gìn giữ phú 

quý của bạn, ngàn năm vạn thế vĩnh viễn không suy? Vậy thì phải 

làm Phật, không làm Phật thì những việc này không thể làm được. 

Cho  nên  mục  tiêu  sau  cùng  là  giúp  cho  họ  thành  Phật.  (Tập  9  - 

 VCD 81 - Thuyết giảng Phật thuyết đại thừa Vô lượng thọ, Trang 

 nghiêm, Thanh tịnh, Bình Đẳng giác Kinh, Chủ giảng: lão Pháp sư 

 Tịnh không- Lần thứ 10- tại đạo tràng Cư sĩ Lâm –Tân Gia Ba) 

50  “Bất  giả  phương  tiện,  tự  đắc  tâm  khai”:  Chẳng  cần  phương 

tiện, tự được tâm khai. 

51  “Như  Lai  tạng  hữu  nhiễm  hoàn  tịnh”:  Như  Lai  tạng  là  gì? 

Khởi  Tín  luận  gọi  là  “Pháp  giới  đại  tổng  tướng”  nhiếp  thâu  các 

pháp  của  tòan  bộ  pháp  giới  gồm  có  nhiễm  và  tịnh.  Tịnh  là  chơn 

260 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



như, nhiễm là vô minh, chân như và vô minh kết thành một khối 

bất ly trong tâm chúng sanh, cả hai đều thâu nhiếp các pháp ngang 

nhau. Nếu xuôi dòng vô minh thì bị giam hảm trong vòng sinh tử 

thì gọi là Như lai tại triền (trạng thái bị phiền não trói buộc). Mặt 

khác nếu thuận chơn như tu tập, huân tu bên trong làm nhân và lấy 

giáo pháp bên ngoài làm duyên thì tịnh dần dần mạnh lên và nhiễm 

bị yếu đi, tịnh bọc lấy nhiễm và chuyển lực dụng của nhiễm thành 

nghiệp  dụng  bất  khả  tư  nghì  thì  gọi  là  Như  lai  xuất  triền.  (Thích 

 Nghiêm Quang) 

52  “Tuyệt  tư  tuyệt  lự”:  Đoạn  tuyệt  hoài  niệm,  đoạn  tuyệt  lo  âu, 

phiền não, suy nghĩ. 

 “Đại đạo hư khoáng tuyệt tư tuyệt lự”: Đại đạo thênh thang rộng 

lớn bặt suy dứt nghĩ. 

53 “Bách giới thiên như”: Trăm giới ngàn như. 

Đúng là dù lớn cũng không lọt ra ngoài, dẫu nhỏ nhặt đến 

mấy cũng không có gì chẳng thuộc vào đây. Trăm giới ngàn như: 

Theo  tông  Thiên  Thai  có  mười  giới:  từ  ngạ  quỉ,  súc  sanh,  địa 

ngục.. cho đến, trời, người, A Tu la, Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ 

Tát, chư Phật. Trong mỗi giới lại có đủ mười giới (mỗi giới có đủ 

mầm mống mười pháp giới ở trong), nên 10 x 10 = 100 giới. Trong 

mỗi giới lại có mười môn như thị (mười thứ đúng như thế). Diệu lý 

của thật tướng từ xưa đến nay vẫn như như, chẳng hề biến đổi nên 

gọi là Như; y vào Thực Tướng và phải hiện ra Thế Ðế nên gọi là 

Thị. Hai  chữ  Như Thị là trạng thái  của Thực tướng, nó phải  như 

261 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 



như thế thế. Mười cái Như thị là như thị tướng, như thị thể, như thị 

tánh, như thị lực, như thị tác, như thị nhân, như thị duyên, như thị 

quả,  như  thị  bản  mạt  cứu  kính  (cái  gì  cũng  có  gốc,  ngọn,  từ  gốc 

đến  ngọn  đều  bình  đẳng  rốt  ráo),  (xem  kinh  Pháp  Hoa)  Mỗi  một 

pháp giới có mười cái Như Thị, một trăm pháp giới thành ra một 

ngàn cái Như Thị. Tông Thiên Thai dùng chữ bách giới thiên như 

để chỉ tất cả các pháp. 

54  “Dị  sanh  tánh”,  Đồng  sanh  tánh”:  Trong  Bách  Pháp  Minh 

Môn nói đến: ‘Ðồng Sanh Tánh, Dị Sanh Tánh’, hai thứ này đều là 

là ý nghĩa của chữ Bổn này.  Dị Sanh Tánh tức là dùng vọng tâm, 

 Dị tức là chẳng giống nhau,  chẳng giống Phật, Bồ Tát, dùng tâm 

chẳng giống;  Phật, Bồ Tát dùng chân tâm, bạn dùng vọng tâm, bạn 

khác  với  Phật,  Bồ  Tát  nên  gọi  là  Dị  Sanh  Tánh.  Ai  là  Dị  Sanh 

Tánh?  Thập  pháp  giới  đều  là  Dị  Sanh  Tánh.  Ðừng  nói  lục  đạo 

phàm  phu,  [ngay  cả]  Thanh  Văn,  Duyên  Giác,  Bồ  Tát,  và  Phật 

trong  thập  pháp  giới  -  Tạng  Giáo  Phật  và  Thông  Giáo  Phật  nói 

trong Tông Thiên Thai - đều là Dị Sanh Tánh. 

Ai là Ðồng Sanh Tánh? ‘Ðồng Sanh Tánh’ dùng tâm giống 

chư  Phật  Như  Lai. Nếu  dùng  lời  của  Tướng  Tông  để  nói 

thì:  ‘Chuyển Tám Thức thành Bốn Trí’, đây tức là dùng chân tâm, 

đó chính  là Ðồng Sanh  Tánh.  Ðồng là tương đồng với  chư Phật, 

Như Lai, dùng tâm giống với tâm Phật, dùng chân tâm.  Tâm Phật 

ví như trăng ngày rằm, nếu bạn biết dùng Ðồng Sanh Tánh thì bạn 

cũng  ví  như  trăng  khuyết  ngày  mồng  hai,  mồng  ba.  Ánh  sáng 

262 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



trăng  khuyết  tuy  chẳng  giống  như  ánh  trăng  tròn,  nhưng  đều  là 

chân thật, đều là ánh trăng thật sự, chẳng phải giả.  Dị Sanh Tánh, 

người xưa ví như ánh trăng trong mặt nước, có bóng dáng của mặt 

trăng,  đó  gọi  là  Dị  Sanh  Tánh,  nó  chẳng  giống,  chẳng  phải 

thật.  Tuy  là  trăng  khuyết,  như  Sơ  Trụ  Bồ  Tát,  Thập  Trụ  Bồ  Tát 

đúng là giống như trăng khuyết, đến Thập Hạnh, Thập Hồi Hướng, 

Thập Ðịa, dần dần tăng thêm ánh sáng, đến quả địa Như Lai thì là 

trăng  tròn,  tất  cả  đều  dùng  chân  tâm.  Xây  dựng  lòng  tin  từ  chân 

tâm,  từ  chân  tâm  phát  ra  đại  nguyện,  đó  chính  là  Bổn 

Nguyện.  Người xưa nói nguyện lực như vậy vượt qua được khảo 

nghiệm,  mưa  to  gió  lớn  gì  họ  cũng  chẳng  bị  lay  động;  bất  luận 

cảnh thuận, cảnh nghịch gì họ nhất định đều chẳng bị cảnh giới lay 

động.  Tại sao vậy?  Nguyện của họ từ chân tâm phát ra, họ nương 

dựa  vào  chân  tâm.  Nếu  chẳng  dựa  vào  chân  tâm,  mà  là  nguyện 

phát  từ  vọng  tâm,  nguyện  lực  ấy  chẳng  mạnh,  rất  yếu,  rất  dễ  bị 

cảnh giới lay chuyển, rất dễ mê mất phương hướng, việc này chúng 

ta nhất định phải biết. 

 (Trích: Địa Tạng Bồ tát giảng nguyện ký - Hòa thượng Tịnh Không 

 giảng tại Tịnh Tông Học Hội Tân Gia Ba, bắt đầu từ ngày 

 28/5/1998,  Ðệ tử Nhan Thụy Thành đem những tư liệu liên quan 

 đến những buổi giảng này từ Trang Nhà www.amtb.org.tw, c hỉnh lý thành sách cúng dường độc giả, cùng nhau chia sẻ pháp nhũ) 


****** 

 

263 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 









HỒI HƯỚNG 

 

Nguyện đem công đức này 

Trang nghiêm Phật Tịnh độ 

Trên đền bốn ơn nặng 

Dưới cứu khổ ba đường 

Nếu có ai thấy nghe 

Cùng phát tâm bồ đề 

Hết một báo thân này 

Đồng sanh về Cực Lạc quốc. 

                NAM MÔ A DI ĐÀ PHẬT! 



 Cẩn dịch: Vọng Tây cư sĩ - Email:Vongtaycusi@gmail.com 

 Phát  tâm  cúng  dường:  Da  giới  “Thuyết  giảng  Phật  Thuyết  Đại 

 Thừa Vô Lượng Thọ Trang Nghiêm Thanh Tịnh  Bình Đẳng  Giác 

 Kinh” - thành tâm cúng dường. 

 

HOAN NGHÊNH BẠN ĐỌC ẤN TỐNG SÁCH 

(Tải file mềm tại www.niemphatvangsinh.com) 

 

 

264 

Thuyết giảng PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA 

VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 



PHẬT DẠY ẤN TỐNG KINH ĐƯỢC MƯỜI CÔNG ĐỨC 

1.  Đã  lỡ  phạm  tội,  nếu  tội  nhẹ  thì  liền  được  tiêu  tan,  nếu  tội 

nặng thì được chuyển thành nhẹ. 

2.  Thường được thiện thần ủng hộ, tránh khỏi  tất cả ôn dịch, 

đao binh, giặc cướp, tù tội, lửa cháy, nước trôi v.v… 

3.  Nhờ chánh pháp mà những kẻ oán thù với mình trong kiếp 

trước được giải thoát nên tránh được sự khổ sở về tội báo 

thù. 

4.  Ác  Quỷ  Dạ  xoa  không  thể  xâm  phạm,  cọp  đói,  rắn  độc 

không hại được. 

5.  Tâm  được  yên  ổn,  ngày  không  có  sự  nguy  hiểm,  đêm 

không có ác mộng, nhan sắc sáng sủa tươi tắn, khí lực dồi 

dào, việc làm tốt, lợi. 

6.  Hết lòng phụng sự chánh pháp, tuy không mong cầu nhưng 

cơm ăn áo mặc tự nhiên đầy đủ, gia đình hòa thuận phước 

thọ miên trường. 

7.  Lời  nói  và việc làm,  trời, người  đều hoan hỷ;  đến nơi  nào 

cũng được nhiều người kính mến. 

8.  Nếu ngu si thì chuyển thành trí huệ, bệnh tật chuyển thành 

lành mạnh, nguy hiểm chuyển thành yên ổn, nếu là đàn bà 

sau khi chết sẽ chuyển thành đàn ông. 

9.  Xa  lìa  các  đường  dữ  (địa  ngục,  ngạ  quỷ,  súc  sanh),  được 

sanh vào các cõi thiện (người, trời) tướng mạo đoan chánh, 

thông minh, xuất chúng phước lộc hơn người. 

10. Đủ  năng  lực  để  gây  căn  lành  cho  chúng  sanh,  lấy  tâm 

chúng sanh làm ruộng phước và sẽ thâu hoạch được nhiều 

quả tốt. Sanh vào chỗ nào cũng được thấy Phật, nghe pháp; 

ba thứ trí huệ (Văn, Tư, Tu) mở rộng, chứng được sáu thần 

thông (thiên nhãn, thiên nhĩ, tha tâm, túc mạng, thần túc và 

lậu tận thông) . 



Hòa Thượng Thích Trí Thủ 

265 



PHÁP SƯ TỊNH KHÔNG CHỦ GIẢNG – TẬP 7 























266 





cover_image.jpg
Vo-Luong-Tho-
Giang-Giai-Lan-
Thu-10-

Tap-061-070






index-120_1.jpg





index-194_1.jpg





index-168_1.jpg





index-38_1.jpg





index-1_1.jpg





